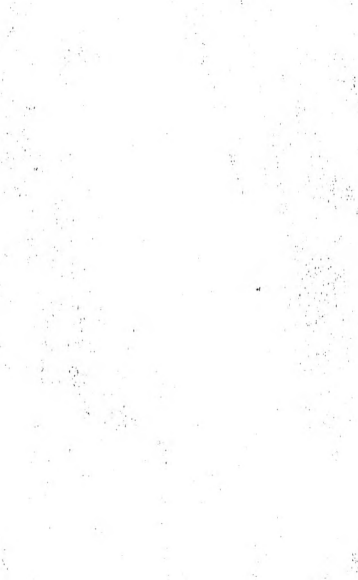
# MINITI METHETZ

# THMBIUTEHTIC c TETTE

KHNTA ÑEDSASC





U5825



111

100 M (80°

# ЭМИЛІЙ МЕТНЕРЪ. РАЗМЫШЛЕНІЯ о ГЕТЕ. книга І.

ЭМИЛІЙ МЕТНЕРЪ:

16825

# РАЗБОРЪ ВЗГЛЯДОВЪ Р. ШТЕЙНЕРА въ связи съ вопросами КРИТИЦИЗМА, СИМВОЛИЗМА и ОККУЛЬТИЗМА.

Im Grunde hatte ich eine Maxime Stendhals praktiziert: er rät an, seinen Eintritt in die Gesellschaft mit einem Duell zu machen.

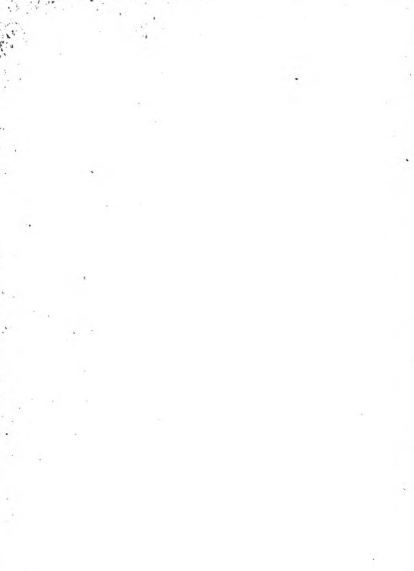
Nietzsche: Ecce homo.



Съ 4 портретами Гете.

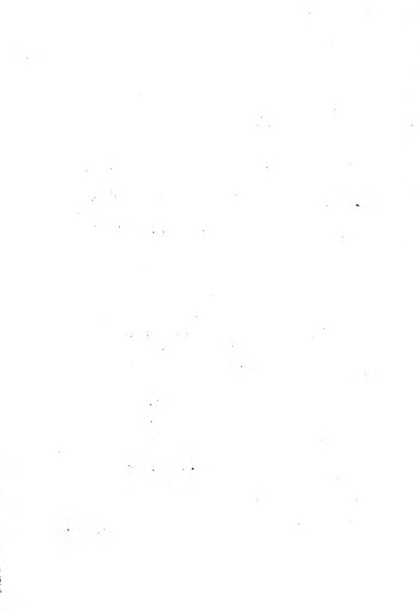
CHARGE AVERNOUS AND AUGUST AND AU

СОДЕРЖАНІЕ.



## СОДЕРЖАНІЕ.

| предисловіе                  | 9_30    |
|------------------------------|---------|
| Глава I. Введеніе            | 33—43   |
| Глава II. Философская пози-  |         |
| ція гетеанства               | 44—91   |
| Глава III. Органицизмъ Гете. | 92112   |
| Глава IV. Гете и физика      | 113128  |
| Глава V. Витализмъ, эволю-   |         |
| ціонизмъ, механицизмъ и      |         |
| методъ Гете                  | 129—163 |
| Глава VI. Гете и Гегель      | 164176  |
| Глава VII. Эстетика и симво- |         |
| лизмъ Гете                   | 177234  |
| Глава VIII. Гете, Платонъ,   |         |
| Кантъ                        | 235—267 |
| Глава IX. Заключеніе         | 268—344 |
| Приложеніе І. Оккультизмъ,   |         |
| культура, религія            | 347-401 |
| Приложеніе II. Къ портретамъ |         |
| Гете                         | 402-418 |
| RIHAP&MUPI                   | 419—526 |













предисловіє.



## предисловіе.

I.

Das Unternehmen wird entschuldigt... Такъ озаглавиль Гете первый параграфь введенія въ Морфологію. Эти слова пришли мнв на память не потому, разумъется, что и мое маленькое «предпріятіе» нуждается въ своего рода «оправданіи», а потому, что въ извинение его можно привести сходныя соображенія. Именно незавершенность, клочноватость предлагаемой работы не есть небрежность, а неизбъжное слъпствіе изъ самаго заданія. Побудительной причиной, вызвавшей появление въ свътъ этой книги, было желаніе разобраться самому въ соотношеніи между царемъ поэтовъ Гете и выступившимъ въ роли его толкователя архипастыремъ антропософіи Рудольфомъ Штейнеромъ и оказать посильную помощь въ томъ же дълъ другимъ, которымъ приходиль въ голову тоть же вопросъ, ихъ можеть быть

мучавшій, но за недосугомъ не подвинутый къ рѣшенію.

При такой практической задачѣ нечего думать о законченности посвященнаго ей труда, но должно озаботиться включеніемъ его въ тѣ границы, которыя намѣчаются сами собою необходимыми подробностями выполненія этой задачи. Читателю не безъ основанія можеть показаться, что это требованіе о границахъ авторомъ не выполнено и что книга страдаетъ отъ излишка, обременительнаго для прямой ея задачи и въ то же время не доведеннаго до степени самостоятельнаго и достаточно обстоятельнаго изслѣдованія.

Читатель будеть правъ, такъ разсуждая, но вотъ и мое извиненіе. Говорить о Гете возможно трояко: или съ точки зрѣнія какой-нибудь спеціальности, филологической, историко-литературной, соціально-исторической, правовой, богословской, оккультной, естественнонаучной, философской и т. п., тогда дать изслѣдованіе, узкое, но глубокое; или исходя отъ цѣльности всего необозримаго и ни съ чѣмъ несравнимаго явленія Гете, тогда въ обширномъ систематическомъ трудѣ вскрыть единство образованій и стремленій во всемъ многоразличіи дѣятельности и въ полнотѣ жизни Гете; если для перваго рода задачи необходимо быть на высотѣ современнаго состоянія данной науки, то для

второго рода задачи требуется почти невозможная въ наше время энциклопедичность знаній, притомъ богатство лично пріобрѣтеннаго жизненнаго опыта, еще не подкосившаго однако необходимой для выполненія столь великаго труда жизненной энергіи.

Или, наконецъ, можно заговорить о Гете, отправляясь отъ какого-нибудь обстоятельства, мотива, внутренняго, чисто личнаго, внъшняго, но важнаго вообще или такого обстоятельства, которое даетъ смъшанный — субъективно-объективный или объективно-субъективный мотивъ.

Такъ заговорить о Гете склоненъ скоръе всего тотъ, для кого Гете сталъ воздухомъ, которымъ дышешь; тамъ, гдъ этотъ воздухъ въ избыткъ или гдъ его недостаетъ, замъчаешь его особенно, и тогда невольно говоришь о немъ.

Но воздуха, которымъ дышешь, почти никогда аналитически не изслъдуещь, а только синтетически его оцъниваещь; къ анализу прибъгаешь опятьтаки въ случаяхъ исключительныхъ. И вотъ внезапно по какому либо мотиву заговорившій такимъ образомъ о Гете уже не воленъ ставить себътъсныя границы; онъ словно хочетъ использовать тотъ счастливый или несчастный случай, который разомкнулъ ему уста...

Только такъ разговорившись, можно считать себя вправъ повторить между прочимъ и сказанное уже другими въ болъе спеціальныхъ и въ болъе систематичныхъ трудахъ: при встръчъ съ заблужденіемъ не остановишься передъ тъмъ, чтобы противопоставить ему иной взглядь, который считаешь болье върнымъ; и то обстоятельство, что взглядъ этотъ уже нашелъ свое полное выражение въ крупныхъ трудахъ другихъ изслъдователей, не можетъ въ такомъ случав удержать критика отъ повторнаго его проведенія хотя бы въ болье сжатомъ видь и съ неизбъжнымъ личнымъ оттънкомъ, ибо въ связи съ опровергаемымъ заблужденіемъ правильность проводимаго взгляда становится еще виднъе, но и замътнъе дълается со стороны, другимъ критикамъ, то, что въ немъ не доотработано.

Обращаю особенное вниманіе на это обстоятельство потому, что, обозрѣвая литературу о Гете, не разъ самъ терялъ терявніе, когда наталкивался на труды, даже достойные, но на девять десятыхъ совершенно лишніе, ибо повторяющіе безъ всякаго извинительнаго мотива сказанное уже другими и часто сказанное притомъ несравненно красивѣе и основательнѣе.

Мнѣ кажется, что безъ опредъленнаго повода начать не случайную «спонтанную» книгу о Гете смѣетъ пишь тотъ, кто имѣетъ сказатъ нѣчто хотя бы явно нелѣпое, но выношенное годами и притомъ нѣчто новое, т.-е. по-иному толкующее извѣстныя данныя жизни и дѣятельности Гете, выдвигающее незамѣченныя подробности на первый планъ, оригинально систематизирующее всѣмъ извѣстные выводы и факты, искусно примиряющее уже бывшія въ ходу воззрѣнія, казалось, безнадежно противорѣчивыя, и т. п.

Но всегда останется возможность благодаря неистощимому богатству темъ, связанныхъ съ Гете, дъйствовать по его же принципу, который особенно ярко сказался въ его теоріи о Gelegenheitsgedicht. Подобно самой жизни, взятой въ цъломъ, и какъ окружающая дъйствительность и какъ міръ внутри насъ, Гете совершенно неуловимъ никакими сътями мышленія; каждая система, въ которую словно удалось уложить его міровозэрѣніе, въ пучшемъ случаъ умираетъ въ моментъ своего окончанія и въ дальнъйшемъ цънность ея заключается или въ кристаллизаціи ея теоретической привлекательности, въ архитектоническомъ ея совершенствъ, или въ отдъльныхъ мъткихъ соображеніяхъ и въ «случайно» съ особенною жизненностью схваченныхъ подробностяхъ изъ жизни и творчества Гете.

Я не знаю ни одного художника, ни одного мыслителя, который даже отдаленно могъ бы сравниться съ Гете въ этой сопротивляемости чужому систематизирующему разуму при наличіи совершенно стчетливыхъ границъ индивидуальности. Очертить грани существа Гете можно, но разлиневать хотя бы приблизительно устойчиво то, что охватываютъ собой эти грани—немыслимо...

И вотъ остается писать о Гете такъ, какъ самъ онъ создаваль свою поэзію, т.-е, «на случай» или «по поводу»: «на случай» не значить: уступая случайности. на мигь овлацьвшей строемь и цвиженіемь мысли: «по поводу» не значить: придравшись къ подвернувшемуся обстоятельству, которое все равно, кстати или некстати, можетъ быть использовано для нанизанія вокругъ и около него сердечныхъ изліяній или сердитыхъ внушеній. Случай долженъ быть роковымъ, т.-е. безусловно не случайнымъ: большая или меньшая значительность его-вопросъ второстепенный; главное-въ томъ, чтобы при взглядъ на него конкретно возникало въ сознаніи и въ совъсти убъжденіе въ тожествъ свободы и необходимости. Поводъ долженъ стать позывомъ. т.-е. не только являться внъшнимъ, наводящимъ хотя бы и на цънныя мысли.

предметомъ, но и заввучать зовомъ изнутри, порождающимъ кр $\pm$ пкую думу, которая приковываетъ временно всю участь въ нее погруженнаго, къ выполненію хотя бы и совершенно неудачному предопред $\pm$ леннаго заданія.

Такимъ случаемъ, такимъ поводомъ явились для меня книги Штейнера о Гете.

Състь и начать писать ни съ того ни съ сего о Гете кажется лично мнъ совершенно невозможнымъ; въ выборъ же лейтмотива (положительнаго или отрицательнаго, важнаго или неважнаго) участвуемъ, какъ видно, не одни мы...

Объясняется вышеизложеннымъ также интимнополемическій оттънокъ нъкоторыхъ частей книги: въ нихъ сгустились такія частности затронутыхъ вспросовъ, которыя насущно связаны съ жизнью моего духа...

## III.

Иного рода оправданіемъ тому, что, особенно въ мѣстахъ, излагающихъ взаимоотношеніе Гете и науки, нерѣдко высказывается воззрѣніе, обоснованное не мною, а другими, служитъ то обстоятельство, что для подавляющаго большинства русскихъ читателей даже изъ самыхъ образованныхъ слоевъ Гете есть почти terra incognita; можно

знать наизусть всё стихи Гете, включая и обоихъ Фаустовъ, восхищаться ими (на ряду съ Гейне или съ Платеномъ, съ Бальмонтомъ или съ Стефаномъ Георге, съ Уитманомъ или съ Бодлэромъ) и, конечно, почти ничего не смыслить въ Гете...

Если бы мнъ пришлось на ту же тему писать понъмецки, можно было бы кое-чего вовсе не излагать, а главное сократить значительно количество цитатъ изъ самого Гете.

Считаю необходимымъ однако отмътить, что для доказательствъ положеній, защищаемыхъ также Форлендеромъ (Kant, Schiller, Goethe), Х. С. Чемберленомъ (Kant) и другими, въ моей книгъ часто приведены иныя свидътельства изъ богатъйшаго наслъдія Гете, о точной описи котораго позаботились славные работники веймарскаго архива. Къ сожалънію я могъ воспользоваться лишь своей небольшой библіотекой и прежде, не ad hoc сдъланными выписками изъ болъе полныхъ собраній произведеній и писемъ Гете и изъ сочиненій о немъ.

Выдержки изъ сочиненій Гете приведены мною по изданію Нетрев'я, за исключеніемъ тѣхъ цитатъ, которыя взяты изъ разбираемыхъ сочиненій Штейнера, имѣвшаго подъ рукою кромѣ веймарскаго «академическаго» изданія, т. н. Sophienausgabe, еще Кürschners Nationalliteratur. Цитаты изъ писемъ я

привожу по восьмитомному изданію Филиппа Штейна (Berlin, Otto Elsner, 1902—1905), гдѣ всего 1855 писемъ. Дневникъ Гете былъ въ моемъ распоряженіи лишь въ изданіи Г. Грефа (Leipzig, «Insel», 1908), т.-е. въ видѣ 829 выдержекъ изъ многотомнаго собранія. Выдержки изъ Разговоровъ Гете приведены много по пятитомному собранію Бидермана. Во вниманіе къ тому, что у читателя могутъ быть другія изданія Писемъ и Разговоровъ, ссылки сдѣланы не на томы и страницы, а на даты. Нумерація афоризмовъ, приводимыжъ изъ собранія Sprüche in Prosa, дана по Hempel-Ausgabe.

Примъчанія и ссылки большею частью помъщены въ концъ книги, за безусловнымъ исключеніемъ ссылокъ на двъ работы Рудольфа Штейнера о Гете, изъ которыхъ первая—Goethes Weltanschauung обозначается буквою W., вторая—Goethe als Vater einer neuen Aesthetik—буквами Aesth.

Приняты мною во вниманіе почти исключительно именно эти двѣ работы потому, что онѣ содержатъ самое существенное изо всего экзотерическаго, что сказано Штейнеромъ о Гете; онѣ могутъ быть легче пріобрѣтены читателемъ и, вѣроятно, будутъ переведены на русскій языкъ въ издательствѣ «Дужовное Знаніе», которое издаетъ всѣ сочине. нія Штейнера.

По поводу цитированія считаю необходимымь сдѣлать два слѣдующихь замѣчанія.

Штейнеръ спъщить отвести (W. 3-4) тъ возраженія, которыя легко могли бы быть ему сдъланы путемъ противопоставленія его тезисамъ противоръчащихъ имъ выдержекъ изъ сочиненій Гете. Хотя такимъ способомъ и было бы легко вскрыть между гетевскимъ Гете и Гете штейнерскимъ въ точнъйщемъ смыслъ противоръчія, и этимъ быстро ръшительно опрокинуть тезисы Штейнера. но достижимо, признавъ отчасти правомъчнымъ сдъланный отводъ, прійти къ тъмъ же отрицательнымъ выводамъ объ узръніи Штейнеромъ подлиннаго Гете и не прибъгая къ опороченному пріему цитированія. Вотъ почему въ частяхъ книги будетъ использованъ собственно полемическихъ прежде всего и преимущественно все тотъ же приводимый въ двухъ книгахъ Штейнера матеріалъ возэръній Гете и лишь посль того, въ нъкоторыхъ случаяхъ, допущены будутъ цитаты изъ Гете, отъ которыхъ вольно или невольно уклонился Штейнеръ.

Другое замъчаніе касается преимущественно остальныхъ выдержекъ, не изъ Гете, и вообще самого

метода цитированія и пріема различнаго рода парентезь. Это замѣчаніе имѣеть весьма важный для меня принципіальный смысль и относится не только кь этой первой книгѣ Размышленій о Гете, но и ко всѣмъ послѣдующимъ, вотъ почему я не опасаюсь его изложеніемъ удлиннить и безь того затянувшееся предисловіе.

Дъло въ томъ, что я не раздъляю литературнаго псевдо-аристократизма, по которому надлежитъ избъгать, во-первыхъ, цитатъ, а во-вторыхъ, ссылокъ и примъчаній (въ выноскахъ и за текстомъ).

Совершенно оригинальныхъ умовъ очень немного во всей извъстной намъ исторіи культуры, а доля самобытности, которою не обдълила писателя природа, вовсе не утеривается, если онъ наслѣживаетъ и указываетъ своихъ единомышленниковъ, предшественниковъ и учителей, вмѣсто того, чтобы съ мнимонаивнымъ жестомъ выдавать все имъ излагаемое за свои арегçиз (какъ это между прочимъ дѣлаетъ теософія). Умѣть брать, усваивать и использовать требуетъ большого искусства; Гете былъ, по недоброжелательному слову Клопштока, еіп gewaltiger Nehmer¹ но онъ всегда (если только случайно не забывалъ или не упустилъ отмѣтить въ черновикъ, гдъ, у кого и что взялъ) дѣлалъ ссылку даже въ томъ случаъ, когда источникъ явно бывалъ не первымъ или содержалъ

развиваемую имъ самимъ мысль лишь въ зачаткѣ, въ видѣ намека съ возможнымъ уклономъ совсѣмъ въ иномъ, негетевскомъ направленіи.

Искусство «брать» вовсе не заключается въ имитаціи полной самобытности; въ томъ, что отдаешь дань даже писателямъ третьестепеннымъ, приводя ихъ удачное мѣткое слово, кое-что освѣтившее въ собственной мысли, пожалуй больше даже внѣшняго аристократизма, нежели въ тщательномъ обереганіи точеныхъ своихъ строкъ отъ нашествія ковычекъ и въ мнимо-наитіяхъ пугливой и мнительной самости.

Подобнымъ же образомъ проявляется литераторскій псевдо-аристократизмъ и въ избѣганіи всяческихъ примѣчаній во имя архитектоники.

Но стройность и слитность изложенія и легкообозримая постройка цѣлаго труда только тогда имѣютъ цѣнность, если удались невзначай: въ силу огромнаго, уже давно достигнутаго мастерства въ обращеніи съ словомъ и въ силу высокоразвитой способности напряженно и длительно обдумывать до написанія все, что хочешь сказать, вплоть до мельчайшихъ подробностей; но этого въ крупной теоретической работѣ удается достичь крайне рѣдко и весьма немногимъ.

Внъшне-искусственная стройность частей и цъ-

лаго стоить сама по себь очень дешево, но часто покупается дорогою ценою отказа оть действительно счастливых мыслей, не укладывающихся вы тексты безь разрыва его и требующих отступленія, выноски или затекстнаго примечанія.

Изложенныхъ принциповъ держался въ своихъ теоретическихъ сочиненіяхъ и Гете; онъ не боялся ни внезапныхъ афоризмовъ, ни вставокъ, ни выдержекъ даже изъ отправленныхъ или полученныхъ имъ писемъ, въ противоположность оригинальничающей и гіератически въщающей современности, какъ съ ея умышленно-препарированными афоризмами, такъ и съ маскою, симулирующей якобы непрерывное и цълостное движеніе мысли и безусловно самостоятельное овладъніе всъмъ наличнымъ въ трудъ матеріаломъ знаній.

Что Размышленія о Гете будуть имъть видъ Collectanea, ниоколько не безпокоить меня...

Слъдуя защищаемому принципу, я привожу, между прочимъ, очень много выдержекъ изъ книги Пуанкаре Наука и гипотеза<sup>2</sup>; даже прочитавшій нъкогда эту превосходную книгу, съ огромною пользою перечтетъ въ связи съ текстомъ моей работы и опровергаемыми мною возэръніями Штейнера — эти безподобно ясныя и смълыя признанія,

продиктованныя острымъ и свободнымъ умомъ знаменитаго французскаго ученаго; для большинства же интересующихся литературой, а потому и заглянувшихъ въ книгу о Гете, эти блестящія строки Пуанкаре явятся неожиданнымъ источникомъ свъта; онъ поможетъ имъ найти свою тропинку къ пониманію проблемы «Гете и наука», сквозь весь туманъ, согнанный не только «тайною», но и неръдко оффиціальною «явною» наукой.

### V.

Приводить подробную литературу по затронутымъ мною вопросамъ не стану; это умъстно въ очень большомъ ученомъ или учебномъ трудъ; а здъсь подробный списокъ прочитанныхъ, недочитанныхъ и просмотрънныхъ книгъ былъ бы не только ненужнымъ придаткомъ, но и свидътельствовалъ бы о другой крайности, противоположной оригинальничанью, именно о желаніи придать своей работъ видимость строго-научнаго изслъдованія.

Въ особенности зря было бы сообщать здѣсь литературу о Гете; ищущій самъ найдеть ее, чтобы въ концѣ концовъ убѣдиться, что лучшей литературой о Гете являются его же собственныя автобіографическія произведенія, письма, дневники, раз-

говоры и отдъльные отрывки о немъ оригинальныхъ и крупныхъ умовъ, такихъ какъ Шиллеръ, А. и В. Гумбольдты, Карлейль, Шопенгауэръ, Р. Вагнеръ, Ницше, Гельмгольцъ, Вирховъ и немногіе другіе.

Книги о Гете Рудольфа Штейнера могутъ служить отличной иллюстраціей къ только что сказанному, ибо на ряду съ искаженіями и промахами, лично самому Штейнеру принадлежащими, онъ изобилуютъ общими мъстами поверхностнаго гетеанства.

Вотъ почему, между прочимъ, ихъ разборъ пріобрітаетъ во многомъ типовую значимость, и я вижу въ этомъ частичное оправданіе тому, что далъ разрастись критико-полемической стать въ цълую книгу.

Въ любомъ каталогъ хорошаго нъмецкаго антикварія в желающій найдетъ списокъ сочиненій признанныхъ столповъ гетеанской литературы: отъ Гёдеке и Дюнцера до Бернарда Зуфана и Эриха Шмидта.

Но о двухъ сочиненіяхъ считаю все-таки необходимымъ упомянуть эдѣсь, такъ какъ оба они вышли во время работы моей надъ книгою, и одни имена ихъ авторовъ служатъ полнымъ ручательствомъ тому, что эти труды представляютъ собою не такъ называемые вклады въ литературу о Гете, а настоящіе клады для настоящихъ гетеанцевъ.

Когда матеріаль моей книги быль почти уже со-

бранъ и часть ея была сдана въ наборъ, появилась инига о Гете Х.С. Чемберлена. Я раздъляю взгляды этого автора на соотношение Канта и Гете, съ одной стороны, и Гете и науки съ другой, поскольку эти взгляды выразились въ его книгъ о Кантъ (въ особенности въ первыхъ двухъ главахъ ея) и больше того считаю себя во многомъ обязаннымъ біологу Х.С. Чемберлену и его критическому (ибо въ своей конечной неснимаемости осознанному) біологизму; этоть эам вчательный писатель помогъ навърно уже многимъ гетеанцамъ, спеціально не освъдомленнымъ въ естественныхъ наукахъ: однимъ хотя бы нъсколько разобраться, другимъ (и въ томъ числъ мнъ) укръпиться на центрально-правильной позиціи, съ которой легко обозръваешь различныя области науки и гетеанства - ихъ смежность и ихъ взаиморасположеніе. Заранъе увъренный, что встръчу и въ книгъ о Гете Чемберлена тъ же, давно усвоенные мною взгляды на означенный вопросъ, я уже не счелъ возможнымъ нарушить теченіе моей работы изученіемъ и использованіемъ панныхъ новаго объемистаго труда.

По всей въроятности, по основательномъ прочтеніи Гете Чемберлена, кое-что изъ сказаннаго мною въ этихъ Размышленіяхъ невольно захотълось бы переформулировать, такъ какъ я не знаю никого, кто по вопросу о соотношеніи Гете и научнаго естествовъдънія способенъ дать лучшіе отвъты, одновременно удивительно ясные, научно-содержательные и философски-углубленные. Большею частью ясные отвъты, даваемые по этому вопросу,—плоски; научно-содержательные—неясны (въ особенности для неспеціалистовъ)—и въ большинствъ случаевъ слишкомъ позитивистичны; философскіе же отвъты или ясны, но общи и отвлеченны или преисполнены натурфилософическаго туманнаго романтизма и мистицизма 4.

Принявъ во вниманіе новый объемистый трудъ Чемберлена, я лишилъ бы свою книгу той непосредственности, которая мнѣ представляется гораздо важнѣе и желаннѣе для критическаго э т ю д а, нежели ббльшее приближеніе къ научной истинѣ, ббльшая доработанность, связанная съ ббльшею точностью и осторожностью изложенія.

По сдачѣ почти всей моей работы въ наборъ вышла въ свѣтъ вторая, навѣрное значительная и интересная книга о Гете, именно профессора берлинскаго университета по каеедрѣ философіи Георга Зиммеля. Появившаяся въ 1906 г. небольшая работа Зиммеля Кантъ и Гете показалась мнѣ уклончивой, скептически изворотливой и въ основномъ осторожно

и незамътно вращающейся вокругъ общаго мъста о томъ, что Гете—поэтъ, Кантъ—философъ. Насъ должно привлекать и восхищать не понятное само по себъ различіе между обоими, а ихъ родственная близость несмотря на то, что одинъ преимущественно философъ, другой преимущественно поэть и (это еще важнъе) несмотря на то, что оба они—несомнънные геніи, а, слъдовательно, каждый изъ нихъ «сходитъ съ ума по-своему»...

Надѣюсь (судя по тѣмъ двумъ отрывнамъ изъ книги Зиммеля, которые помѣщены въ Логосѣ 5), что въ своемъ новомъ трудѣ этотъ мыслитель высказался съ большею рѣшительностью и прямотою и развилъ отдѣльные намеки, раньше имъ сдѣланные, въ обстоятельные экскурсы, достойные его многообъемлющихъ знаній, а главное обратилъ большее вниманіе на то, что внутренно соединяетъ Гете и Канта.

Во всякомъ случаъ можно а priori сказать, что богатая болье количествомъ, нежели качествомъ питература о Гете внезапно, на протяжении всего нъсколькихъ мъсяцевъ, обръла (и притомъ со стороны, не изъ нъдръ гетефилологіи и исторіи питературы) два капитальныхъ труда, которые надолго сохранятъ, каждый въ своемъ родъ (и для своего рода людей), основополагающее значеніе.

Не будучи въ состояніи здѣсь и сейчасъ ни ближе

охарактеризовать, ни точные расивнить обы указанныя книги, я полагаю въ слыдующей книгы моихъ Размышленій дать ихъ разборь и указать на то, что раздыляеть и одну отъ другой и каждую изъ нихъ отъ моихъ возгрыній.

#### VI.

Въ заключение считаю долгомъ просить извинения у всъхъ искреннихъ почитателей оккультнаго учителя Штейнера за то невольное огорчение. которое навърно причинять имъ мои подчасъ ръзкія нападки и отповъди литератору и слителю Штейнеру, явившему въ своихъ книгахъ о Гете (и въ соприкасающихся съ послъдними работахъ) яркій примъръ совершенно очевидныхъ, притомъ, какъ уже замъчено, неръдко типичныхъ промаховъ. Ни на мгновеніе я не сомнъваюсь ни въ чистотъ намъреній Штейнера, ни въ значительности его пъятельности, которая имъетъ болъе глубокій смыслъ, чемъ это многимъ кажется, и только удивляюсь, что онъ не видитъ того, какъ настойчивымъ сведеніемъ воедино просто-человъческихъ частностей своего приватнаго и совершенно акритичнаго міровозэрвнія съ преемственно воспринятою имъ основою внъличной и сверхчеловъческой мудрости онъ роняеть и обезцъниваеть въ глазахъ людей болъе свободныхъ и притявательныхъ все дъло, за которое взялся или къ которому быль призванъ.

Траханѣево на Клязьмѣ, Мартъ 1913 г.

# РУДОЛЬФА ШТЕЙНЕРА

въ связи съ вопросами

КРИТИЦИЗМА, СИМВОЛИЗМА и ОККУЛЬТИЗМА.



### Глава І.

## введеніе.

#### § 1.

Среди важнѣйшихъ явленій современной духовной жизни, какъ Стараго свѣта, такъ и Новаго, не можетъ на себя не обратить особеннаго вниманія (и притомъ вниманія даже случайнаго наблюдателя со стороны) оккультизмъ и вызванное имъ въ умахъ и сердцахъ не одной тысячи сторонниковъ движеніе. Послѣднее нашло свое теоретическое обоснованіе въ такъ называемой теософіи, распадающейся на рядъ иногда не во всамъ согласныхъ между собою доктринъ, частью экзотерическаго, частью же эзотерическаго характера.

Изо всѣхъ и з в ѣ с т н ы х ъ намъ вдохновителей, вождей, теоретиковъ и практиковъ оккультизма несомнѣнно самымъ выдающимся и притомъ безусловно искреннимъ и убѣжденнымъ является глава Антропософическаго Общества Рудольфъ Штейнеръ. Неутомимый лекторъ и литераторъ, разносторонне

начитанный и обо многомъ упорно размышлявшій, въ послѣднее время обнародовавшій и свои драматическіе опыты, въ видѣ мистерій, зачинающихъ новую эвотерическую поэзію, Штейнеръ (строго говоря) не подлежитъ раздѣльно дѣйствующей критикѣ: ни естественно-научной, ни филологической, ни научнофилософской, ни художественной.

И не подлежить этоть писатель спеціальной оцѣнкѣ, ученаго или художника, не оттого только, что сочиненія его едвали и способны выдержать ту или другую раздѣльно дѣйствующую критику, а потому, что проникающая ихъ и вовсе не скрываемая тенденціозность дѣлаетъ то, что все выходящее изъ-подъ пера антропософическаго доктора, отъ Философіи свободы (въ которой, на нашъ экзотерическій взглядъ, нѣтъ ни свободы ни философіи, но за то много неосознаннаго философствующаго произвола) до лишенныхъ экзотерической поэзіи драматическихъ мистерій — является постепенной «эманаціей» очень цѣльной и практичной идеологіи.

Поэтому можно a priori сомнъваться и въ томъ, чтобы напечатанные труды Штейнера могли подлежать и способны были выдержать даже спеціально оккультную критику, безразлично: критику какого либо глубокаго эзотерика или только тонкаго историка <sup>6</sup>.

Дъло въ томъ, что тенденціозность Штейнера (которую онъ съ наивнымъ остроуміемъ и находчивостью крупнаго практическаго дъятеля совершенно bona fide затушевываетъ, а иногда и прямо велилюбимымъ словомъ Гете — Unbefangenheit) позволяеть ему самому смотръть на свои печатные труды и публичныя лекціи съ оккультно-педагогической и оккультно-дидактической точки эрвнія и требовать ото всъхъ, отъ ученыхъ, художниковъ. философовъ и самихъ оккультистовъ, чтобы критиковали всю его дъятельность, взятую въ цъломъ, и въ оцънкъ ея исходили отъ ея техос'а (какъ въ смыслъ мистеріознаго посвященія, такъ и въ смыслъ конечной цъли), а тогда, принявъ этотъ тэлосъ, попвергали разбору цълесообразность всей его дъятельности; Штейнеръ въ правъ требовать, чтобы отвергнувшіе центральную его идею спорили нея, а не оспаривали бы частности ея выявленія и проповъдованія.

# § 2.

Но есть еще одна точка эрѣнія, съ которой каждый образованный человѣкъ имѣетъ право (и даже обязанность) со всею почтительностью, которую вселяетъ къ себѣ моральная личность знаменитаго основателя все разростающейся антропософской общины,

высказать свои отрицательныя соображенія, недоумѣнія и опасенія, подвергнувъ критикѣ тѣ экзотерическія части воздвигаемаго Штейнеромъ зданія онкультной доктрины, съ элементами которыхъ внѣ ихъ антропософическаго освѣщенія—ближе знакомъ. Эта точка зрѣнія есть к у льт у ра. Исходя изъ нея, легко правда въ своемъ приговорѣ сильно ошибиться, ибо прилагаешь къ явленію, которое можетъ быть имѣетъ сверхкультурное значеніе, которое всецѣло обращено впередъ, и притомъ находится скорѣе въ началѣ своего роста, слишкомъ относительный историческій традиціонный и потому чуждый критерій.

Однако обстоятельство это смущать критика не должно. Во-первыхъ потому, что подвергаетъ разбору онъ не все зданіе, а лишь болѣе понятную ему лично часть его, которая вдругъ и дѣйствительно нуждается въ исправленіи; во - вторыхъ потому, что подвергать сомнѣнію цѣлое на основаніи порочной части еще не означаетъ потрясать основы съ цѣлью разрушить это цѣлое. Такое сомнѣніе, когда оно получаетъ силу для большинства, способно конечно задержать нѣсколько ростъ даннаго явленія. Но пусть, разъ уже оно въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ возбуждаетъ сомнѣнія, ростъ его пойдетъ и медленнѣе: это дастъ время къ болѣе внимательному и глубо-

кому наблюденію и возможность для обмѣна болѣе зрѣлыхъ рго и contra. Чрезмѣрная же совѣстливость критики, опасенія, что благодаря ея вмѣшательству завянетъ едва распустившійся цвѣтокъ,—совершенно недопустимы; такъ разсуждая и дѣйствуя, значитъ разводить на ряду съ несомнѣнно-цѣлебными травами и всѣ ядовитыя растенія, въ надеждѣ, что можетъ быть и этотъ ядъ, дѣйствующій пока только разрушительно, окажется впослѣдствіи цѣлебнымъ въ какихъ-нибудь исключительно рѣдкихъ случаяхъ...

Въ частности къ теософіи (или точнье и уже къ штейнеріанству) слишкомъ опасливое отношеніе ничьмъ не оправдывается. Явленіе это достаточно выросло и окрыпло, чтобы выдержать даже сильные испытующіе удары, дружно направленные на него критикою и оккультистовъ и представителей различныхъ областей культуры и знанія  $^7$ .

Для автора предлагаемых размышленій приступить къ культурно-экзотерической критикъ штейнеріанства наиболье удобно, подвергнувъ разсмотрьнію взгляды Штейнера на Гете, какъ они отразились преимущественно въ его сочиненіяхъ: Goethes Weltanschauung и Goethe als Vater einer neuen Aesthetik.

Въ значительной степени върно, что въ основъ каждаго правдиваго очерка чужого міровозэрѣнія валожена борьба съ нимъ и что лучшій очеркъ едвали дасть окончательно побъжденный (W. IX); но, во-первыхъ, надо подчеркнуть, что это върно главнымъ образомъ въ отношеніи къ такому чужому міровозэрѣнію, которое при первомъ знакомствѣ отчасти оказалось даже чуждымъ и въто же время опасно-плфнительнымъ; во-вторыхъ, лучшаго очерка не дастъ и окончательно побъдившій то чужое міровоззрвніе, которое временно заполонило его сознаніе: въ-третьихъ, наконецъ, борьба борьбъ-рознь и побъда побъдъ-также: можно бороться одинаковымъ оружіемъ и можно бросить шпагу и схватить молоть; это любиль дълать Ницше (Сумерки кумировъ или какъ философствуютъ молотомъ); такъ поступилъ онъ съ Вагнеромъ въ своихъ памфлетажь, одержавь мнимую побъду. Можно побъдить противника, сражаясь съ нимъ одинаковымъ, но ему не подручнымъ, для него случайнымъ оружіемъ; въ бою на рапирахъ современный фехтмейстеръ прикололь бы пожалуй самого Зигфрида (если бы послъдній быль уязвимь спереди); такъ профессоръ

Германъ Когенъ одержалъ мнимую побъду надъ Рихардомъ Вагнеромъ въ своей книгъ Kants Begründung der Aesthetik; но едва ли памфлеты Ницше и параграфы о теоріи музыкальной драмы въ книгъ профессора Когена могутъ быть названы «лучшими очерками» вагнеризма.

Штейнеръ хочетъ сражаться съ Гете своимъ «собственнымъ оружіемъ» (W. IX) и при помощи послъдняго обнаружить, что «методъ мышленія Гете ограниченъ», что «существуютъ области знанія, которыя остались для Гете закрытыми»; намъревается «указать, какое направленіе должно принять наблюденіе міровыхъ феноменовъ, чтобы проникнуть въ области, въ которыя Гете не вступалъ, а если вступаль, то съ тъмъ, чтобы неувъренно блуждать по нимъ». Но обнаружить ограниченность такой гранистой, въ теченіе долгой и богатой жизни неустанно гранимой, личности, какъ Гете, вовсе не такъ трудно, несмотря на всю ея многогранность. Утверждать ограниченность можно a priori, беря любую личность, какъ бы велика или священна она ни была, такъ какъ это-iudicium categoricum.

Указать же и ны е пути, нежели тъ, какими шелъ Гете, значитъ или чужой ограниченности гетевской противопоставить ограниченность свою штейнерскую или же, внося п о п р а в к у (1?) въ образъ мыслей и въ

пріємы наблюденія Гете, впасть въ недопустимый абсолютизмъ, грубо нарушающій только что упомянутое «категорическое сужденіе» объ ограниченности (но и автономности) каждой личности, и мнить, что кто-то третій, сочетая путь Гете съ путемъ Штейнера, окажется въ состояніи увѣренно шествовать всюду и вездѣ, переступая всѣ предѣлы.

Изъ дальнъйшаго разбора станетъ ясно, что, вопервыхъ, никакого своего «собственнаго оружія» для борьбы съ Гете Штейнеръ не выковалъ; что мечъ. которымъ онъ сражается, вышель изъ кузницы одного потомка карлика Миме, подобно своему предку вкривь и вкось «объясняющаго міровую загадку» («Welträtsel»), во-вторыхъ, что граней личности и міровозэрѣнія Гете Штейнеру въ своихъ книгахъ отшлифовать совсъмъ не удалось, что «собственное оружіе» не только не нанесло удара по уязвимому мъсту гетевскаго міровозэрънія, но даже и не направлялось на это мъсто, а если-бы нечаянно направилось туда и уязвило Гете, то рикошетомъ насквозь пронзило бы самого Щтейнера, такъ какъ среди многихъ уязвимыхъ мъстъ штейнеріанства есть и аналогичное тому, которое (конечно лишь въ нъкоторомъ отношеніи) является ахиллесовой пятой «докритическаго» гетеанства; въ третьихъ (что впрочемъ само собою разумъется изъ первыхъ двухъ

пунктовъ)—станетъ ясно, что никакого новаго пути въ дополненіе и исправленіе пути гетевскаго въ своихъ книгахъ о Гете Штейнеръ не открываетъ и не указываетъ, если не считать голословнаго и притомъ чудовищно-ошибочнаго утвержденія, будто Гете былъ недостаточно свободенъ и недостаточно сознателенъ, ибо ему закрытъ былъ взоръ во внутренній міръ и природою отказано въ способности самонаблюденія.

Протестъ Штейнера протявъ «мистической психологіи», противъ иллюзіи глубинъ въ безднахъ душевной жизни, противъ фантазированія о демоническихъ силахъ, поселившихся внутри человъка (W.VII), такъ же какъ и его призывъ къ монументальной простотъ въ дълъ характеристики, простотъ тъмъ большей, чъмъ крупнъе очерчиваемая личность (ibidem),—нельзя было бы не привътствовать; но къ сожалънію чъмъ дальше подвигаешься въ чтеніи книгъ о Гете и другихъ сочиненій Штейнера, тъмъ ръшительнъе и ръшительнъе берешь назадъ свой привътъ.

Въ презрительномъ жестѣ въ сторону какой-то «мистики» Штейнеръ, какъ представитель «точной» оккультной науки, не уподобляется ли тѣмъ не особенно глубокимъ и достаточно узкимъ ученымъ, естественникамъ, филологамъ и т. п., которые все, что выходитъ изъ круга ихъ логико-математическаго

или логико-историческаго пониманія, обзывають «мистикой»? Въ презрительномъ жестѣ въ сторону опредъленной науки, именно науки о природѣ, которая обзывается «матеріализмомъ», Штейнеръ, притязающій на точный характеръ своей дисциплины, не уподобляется ли тѣмъ «мистикамъ», которые клеймятъ «матеріализмомъ» все, что осмѣливается войти въ узурпированный ими кругъ проблемъ, и внести туда нѣкоторый порядокъ, претящій «мистикамъ», ибо препятствующій имъ тонуть въ цѣломъ нераздѣльномъ хаосѣ, въ которомъ нерасчленимо для нихъ переплелись и смѣшались всѣ элементы?

Итакъ, что же такое Штейнеръ и гдѣ же онъ? И тутъ и тамъ ли онъ? Или онъ ни тутъ ни тамъ, а въ чемъ-либо другомъ? Ждемъ оккультно-точнаго, но все же снисходительно-популярнаго отвѣта отъ тѣхъ его учениковъ, которые болѣе одарены, нежели учитель, какъ писатели и мыслители, потому что сочиненія Штейнера ни на что намъ отвѣтить не способны; напечатанные имъ экзотерическіе труды суть величайшіе враги своего автора, ибо не могутъ не вызвать по меньшей мѣрѣ недоумѣнія во всѣхъ, кто свободенъ, не предубѣжденъ и ничѣмъ не одержимъ. Либо Штейнеръ говоритъ ясно, тогда онъ неизмѣнно впадаетъ во внутреннее противорѣчіе съ ясно сказаннымъ о томъ же предметѣ имъ же самимъ

нѣсколько раньше въ той же книгѣ или въ другомъ сочиненіи; либо Штейнеръ говоритъ туманно-приблизительно, тогда всѣ противорѣчія падаютъ, но вмѣстѣ исчезаютъ и всѣ оттѣнки и даже основныя различія предметовъ, идей, понятій, все превращается въ самодовлѣющій внѣшне-іерархически разграфленный хаосъ.

## Глава II.

# ФИЛОСОФСКАЯ ПОЗИЦІЯ ГЕТЕАНСТВА.

§ 1.

Послѣ Предисловія и Введенія къ міровозрѣнію Гете (о которыхъ преимущественно и шла только что рѣчь), слѣдуетъ первый, самый важный и самый крупный раздѣлъ книги (W.), подъ заглавіемъ: Положеніе Гете въ предѣлахъ развитія мысли на Западѣ.

Главной темой является влѣсь конечно вопросъ объ отношеніи Гете къ природѣ, которое, будто бы накладываетъ печать полной обособленности его отъ основного теченія западно-европейской мысли.

По вопросу объ естествовъдъніи и «натурфилософіи» в Гете не придется, да и нельзя сказать ничего существенно-новаго. Достаточно съ ясной головой, не замутненной монистическимъ, теософическимъ и мистическимъ соромъ, приступить къ ознакомленію съ геніальными взглядами Гете на природу (хотя бы далеко не во всемъ ихъ объемъ); освъжить въ памяти школьныя свъдънія по физикъ, химіи, ботаникъ etc., а для безошибочной оріентировки въ сложномъ отношеніи Гете къ господствующему философскому теченію продумать филологически-объективныя данныя, безпристрастно сопоставленныя въ замъчательной книгъ Форлендера (Кантъ Шиллеръ, Гете), достаточно присоединить ко всему этому еще знакомство съ основными мыслями Критики способности сужденія, чтобы легко и необходимо прійти приблизительно къ однимъ и тъмъ же выводамъ относительно недоразумънія между Штейнеромъ съ одной стороны и Гете, Кантомъ, Шиллеромъ, физикой и, наконецъ, символизмомъ—съ другой в.

Штейнеръ донельзя облегчилъ себъ задачу разграниченія положеній точной науки, воззрѣній трансцендентальнаго идеализма и міросозерцанія Гете. Первое и второе онъ обзываєть то матеріализмомъ, то механизмомъ; а Гете онъ поетъ хвалу до тѣхъ поръ, пока съ мнимою его помощью иллюзорно опрокидываєтъ первое и второе; затѣмъ, проникая дальше въ природовѣдѣніе Гете, онъ наталкиваєтся на элементы ему, Штейнеру, чуждые (ибо сходные съ трансцендентальнымъ идеализмомъ), нечаянно заражаєтся ими и вноситъ путаницу и внутреннее противорѣчіе въ свои собственные взгляды; а когда, наконецъ, доходитъ до нѣкоторыхъ проявленій наивъ

наго акритицизма Гете (который являлся у него одновременно и двигателемъ познаванія природы и помѣхою въ немъ), то съ послѣдовательностью антикритициста усматриваетъ едѣсь не акритицизмъ, а отсутствіе способности обращать взоръ во-внутрь, непостиженіе свободы человѣческаго духа, однимъ словомъ, недостатокъ самоуглубленія, самосознанія и самопознанія, обнаруживая этимъ невѣрнымъ діагнозомъ заразъ непониманіе, какъ сути гетеанства, такъ и сути кантіанства.

#### § 2.

Штейнеръ открываетъ рядъ своихъ разсужденій о міросозерцаніи Гете все тѣмъ же слишкомъ извѣстнымъ разговоромъ между авторомъ Метаморфозы, воочію зрящимъ, почти осязающимъ перворастеніе (а потому и смѣшивающимъ съ неслыханною, непонятною простому смертному, почти жуткою наивностью эту идею съ феноменомъ), и авторомъ Ueber Anmut und Würde и другихъ работъ по идеализму, въ которыхъ кантіанство отпраздновало свой первый и самый свѣтлый весенній праздникъ.

Эта знаменитая бесъда, которую Гете описалъ съ удивительнымъ безпристрастіемъ, произошла

въроятно въ концъ іюня или въ началъ іюля 1794 г., и дата эта (предположительно установленная Форлендеромъ) можетъ быть по справедливости отмъчена, какъ вторая 10 и окончательная прививка критицизма, совершенная мышленію Гете.

Здъсь не мъсто приводить этотъ разговоръ, который Штейнеромъ цитируется (W. 7-8) не безъ тенпенціозности кратко и подчеркивается, какъ motto всего разсужденія, какъ неопровержимое свипътельство непереступаемой бездны между двумя. взаимно исключающими одно другое, міровозэръніями. Пусть читатель откроеть Erste Bekanntschaft mit Schiller 1794 и самъ подумаетъ, допустимо ли такое узкое толкованіе этого знаменательнаго и глубоко-плодотворнаго столкновенія двухъ индивидуальныхъ уклоновъ одной и той же мысли. Гете не даромъ всю свою жизнь вспоминаль этотъ разговоръ съ Шиллеромъ, впервые ихъ сблизивщій, и называль его «счастливымь событіемь». Это пъйствительно не бесъда, а цълое событіе. И притомъ одно изъ тъхъ, что незабываемы не только по своимъ послъдствіямъ для всей культуры, но и по той выпуклости, которая уподобляеть самый факть притче, словно разсказанной къмъ то символа ради.

Оба правы и оба неправы были въ этой бесъдъ. Щиллеръ правъ, какъ подлинный критическій фи-

пософъ. Гете правъ, какъ единственное въ своемъ родъ существо, во многомъ совершенно особенно организованное. Признать правоту Шиллера можеть всякій, просвъщенный философскимь знаніемь; не только признать, но и присоединиться къ его мнънію; признать правоту Гете можетъ (по недоразумѣнію) и круглый невѣжда, но цѣнно и это признаніе опять-таки лишь изъ устъ столь же просвъщеннаго. Однако, признавая правоту Гете. не имъещь права вполнъ присоединиться нъ ней, пока не докажешь своими собственными прозрѣніями и открытіями, что организованъ по образу и подобію Гете. Другими словами, бол в е правъ Шиллеръ: причемъ правота имъ сказаннаго важна не столько сама по себъ, сколько по оправданности, результатности своей для всего послъдующаго духовнаго роста Гете. Ибо слишкомъ могучъ былъ Гете для того, чтобъ прививка критицизма разъъла самобытность его подхода къ природъ и углубленія въ ея тайны; а между тъмъ безъ этой прививки ему прежде всего грозила опасность, опусти вшись нь Матерямь, о ноторыхь онь не безь жуткаго чувства разсказываеть намъ во второмъ Фаустъ, навсегда потерять оттуда дорогу назадъ, къ милымъ. столь имъ любимымъ и несравненно воспътымъ долинамъ и холмамъ; безрезультатно потерять и себя, навъни забывшись въ объятіяхъ Эрды, заблудившись въ ея пещеръ и сдълавшись ея въдуномъ, т.-е. переставъ быть художникомъ яснаго Божьяго дня, утъщителемъ и учителемъ жизни.

Поистинъ, такая эволюція Гете была бы инволюціей! «Грозила опасность» — не значить, конечно, что она была неминуема: въримъ больше, нежели судя по діагнозу Штейнера допустимо върить для него самого, что Гете и безъ Канта и безъ кантіанства Шиллера образумился бы. такъ какъ и свободна была его душа, и сильна любовь къ человъку, который земное счастье видитъ въ principium individuationis (въ сохраненіи своей личности); но все же эта опасность грозила, и ее чувствуетъ всякій, кто, -- пусть съ полузнаніемъ, но за то со вниманіемъ сочувствующаго, - слѣдилъ за извилинами его мысли; кто съ трепетомъ взиралъ на отвагу, съ которою этоть свътлый герой, довърчиво и безстращно какъ лунатикъ, ускользалъ изъ глазъ въ безконечныхъ сталактитовыхъ проходахъ пещеры Эрды...

Это обстоятельство вовсе не слѣдуетъ понимать такъ обыденно-просто, какъ если бы Гете логически ошибся, вслѣдствіе азартнаго наблюденія, созерцанія, фантазированія и незамѣтно вложиль дедуктивную теорію въ индуктивный фактъ; тогда все метафизическое событіе съ перворастеніемъ

было бы не аберраціей генія, а промахомъ обывателя; тогда было бы непонятнымъ, отчего передъ своими протофеноменами Гете испытывалъ, по собственнымъ его словамъ, странную робость, доходившую до ужаса, когда образы ихъ являлись передъ нимъ болъе обнаженно.

Въ сознаніи образованной толпы какъ-то возникло и повидимому навсегда упрочилось одностороннее представленіе о старомъ «олимпійцѣ» Гете, кладнокровномъ, уравновѣшенномъ эгоистѣ, почти застывшемъ въ своемъ величіи, и объ «идеальномъ» пылкомъ юношѣ Шиллерѣ, сгорающемъ въ своемъ энтузіазмѣ ко всему возвыщенному, въ своей любви къ свободѣ и къ человѣчеству; изъ этого представленія, какъ поспѣшный выводъ, слѣдуетъ предположеніе о самодовлѣющей «умственности» въ Гете и о самозабвенномъ «лирическомъ безпорядкѣ» у Шиллера.

На самомъ же дълъ въ 1794 году 45-лътній Гете находился въ началъ второй половины своего жизненнаго пути, и въ немъ было гораздо больше пылкости, юношескаго броженія, невыявленныхъ потенцій и смутныхъ надеждъ и предчувствій, нежели въ утомленномъ, болъзненномъ, почти вполнъ созръвшемъ 35-лътнемъ драматургъ и кантіанцъ Шиллеръ, приблизившемся къ послъднему десятильтію

своей жизни. Во всякомъ случав въ знаменательномъ разговоръ 1794 года участвовали: съ одной стороны повышенно-впечатлительный фантасть, по крайнихъ предъловъ разгоряченный яркостью видънной имъ въ Италіи южной флоры и не меньшей яркостью родившихся въ его душъ незримыхъ образовъ флоры «идеальной»; съ другой же стороны критически насторожившійся и всю свою динирамбичность (словно піанисть лівою педалью) заглушившій поэть вь философіи и философь вь поэзіи; прилежный ученикъ кёнигсбергскаго мастера, творенія котораго зажгли по словамъ его самого «благотворный свътъ въ его духъ» (точнъе: выровняли одну изъ параплельно идущихъ дорогъ его двуединаго пути) и какъ разъ тогда были имъ изучаемы съ такимъ рвеніемъ, что это временно задерживало всь его крупныя поэтическія начинанія.

Важность этого столкновенія взглядовъ заключаєтся не столько въ томъ, что ими обмѣнялись два такихъ духовныхъ вождя, какъ Гете и Шиллеръ, сколько въ томъ, что столкновеніе имѣло мѣсто между тогдашнимъ Гете и тогдашнимъ Шиллеромъ, и что результатомъ этого обмѣна мыслей явились—самая замѣчательная въ исторіи литературы дружба п, философское углубленіе Гете, безъ котораго онъ едва ли смогъ бы изложить всѣ свои возэрѣнія,

и поэтическое обновленіе Шиллера, безъ котораго онъ едва ли пробился бы къ такимъ достиженіямъ, какъ трилогія Валленштейн $\mathbf{5}^{12}$ .

Въ разговоръ между Гете и Шиллеромъ вовсе не встрътились два исключающихъ другъ друга міровоззрънія, а двое сыновъ Вотана, одинъ отвъдавшій мудрости у источника, другой еще не пригубившій. Первымъ былъ Щиллеръ, вторымъ Гете.

Оцѣнка этого событія Штейнеромъ до крайности понижена, сужена и искажена. Ему надо было имъ воспользоваться, чтобы только раздѣлить (безъ послѣдующаго соединенія) и затѣмъ, исходя изъ этой раздѣльности, вырыть передъ глазами читателя еще болѣе широкую пропасть между Гете и всею «платонокантовскою» философскою линіей. Эту линію (т. е. идеализмъ) Штейнеръ считаетъ величайшимъ несчастіемъ для развитія человѣческаго духа; онъ видитъ въ ней сплошную роковую ошибку, результатъ болѣзненнаго извращенія ума и чувства,— и точку отправленія этой линіи неправильно (если ужъ таковая непремѣнно должна быть проведена) усматриваетъ въ школѣ элеатовъ.

#### § 3.

Пришлось бы очень отступить отъ ближайшей задачи, если бы предпринять разборъ взглядовъ Штей-

нера на означенную «линію» философіи и еслибъ коснуться всъхъ, очевидныхъ даже неспеціалисту, недодуманностей, которыми пестрять посвященныя этимъ взглядамъ страницы не только его книгъ о Гете, но и пругихъ сочиненій и прежде всего Философіи своболы и Философіи и теософіи. Тутъи смъшеніе идей то съ произвольнымъ умозрѣніемъ, то съ безпредразсудочнымъ воспріятіемъ, апелляція къ здоровому человъческому ощущенію и «ницшеанскіе» (а потому лишенные страдальческаго паеоса Ницше) выпады противъ христіанства (W. 13), соединившагося для окончательнаго помраченія человіческой природы съ платонизмомъ и представляющаго собой лишь популярную форму последняго, ибо «то, что Платонъ только мыслилъ, то отцы церкви насадили въ душъ... западнаго человъчества» (W. 14). При этомъ, разсуждая такъ, Штейнеръ, въ качествъ типичнаго отвлеченника съ одной стороны и неисправимаго матеріалиста 13 съ другой, столь преувеличиваетъ значеніе идей, какъ фактора историческаго развитія, что утверждаетъ, будто в с я душевная жизнь западнаго человъчества была искажена вслъдствіе реорганизаціи ея платоническимъ христіанствомъ съ его противоестественнымъ взглядомъ на дъйствительность (W. 14-15).

Далѣе интересенъ въ ложномъ освѣщеніи Штейнера Декартъ, какъ продолжатель той же выродившейся философіи, причемъ никакого различія между этимъ мыслителемъ и Спинозою штейнеровская философема дъйствительности конечно не усматриваетъ, какъ не видитъ она различія и между реагированіемъ, отношеніемъ къ дъйствительности монистическимъ и своего рода эстетическимъ (которое имъется въ виду Спиновою) и отношеніемъ естество испытателя, какового хотълъ дуалистъ Декартъ.

Наконецъ, появляется и главный проказникъ (или прокаженный) Кантъ, которому конечно также недостаетъ естественнаго ощущенія взаимоотношеній между воспріятіемъ и идеей, ибо онъ полонъ предразсудковъ: эдъсь интересна та небрежность, съ которою совершается расправа надъ терминомъ Erfahrung; психофизіологисовсъмъ не интересно конечно ческое толкованіе кантовой философіи, этого «зловреднаго плода платонизма», и очень знаменательно полное непостижение личности Канта; среди «предразсудновъ» Канта не последними являются его религіозныя возэрѣнія, ибо въ немъ жили «христіанскія ощущенія» и въ немъ жила «въра въ Бога»; при обсужденіи этихъ «предразсудновъ» совершается совсьмъ непослъдовательно рецепція гейневской шаловливой мысли о мотивахъ, приведшихъ къ Критикъ практическаго разума: наконецъ. все міровозэръніе Канта объявляется логической

спайкой унаслъдованныхъ и привитыхъ предвзятостей, продуктомъ мышленія, въ которомъ осталось неразвитымъ и неосмысленнымъ чувство къ живому творчеству въ предълахъ самой природы (W. 26).

## § 4.

Въ какомъ же отношеніи къ этой ненавистной линіи стоитъ та, которую повелъ Гете? «Платоническое разъятіе идеи и опыта было противно природѣ Гете» (W. 27). Правда, Гете говоритъ, что «природу и идею нельзя отдѣлить одну отъ другой безъ того, чтобы не разрушить при этомъ и с к у сства и ж и з н и» 14, но рѣчь идетъ именно объ искусствѣ и о жизни, а не о философіи или о наукѣ и вслѣдъ за этимъ изреченіемъ слѣдуютъ два уже явно «кантіанскихъ»: «когда художники говорятъ о природѣ, они всегда подразумѣваютъ идею, ясно не сознавая этого»; «совершенно то же происходитъ и со всѣми, которые восхваляютъ исключительно опытъ; они не соображаютъ того, что опытъ есть только половина опыта» 15.

Такъ невърно отвътивъ на поставленный основной вопросъ, Штейнеръ набрасываетъ затъмъ отправные пункты гетеанскаго природовозврънія. И тенденціозность, съ которою Штейнеръ это продъ-

лываетъ, ведетъ къ тому, что принципы, привътствуемые нами въ изложеніи Гете, становятся безусловно непріемлемыми, когда они преподносятся намъ въ модно-монистической и антикантіанской окраскъ Штейнера.

Этотъ писатель обладаетъ, повидимому, однимъ, крайне-опаснымъ для неосторожнаго читателя, свойствомъ, а именно: можетъ быть, подымать, но и низводить всѣхъ, о комъ онъ говоритъ въ своихъ книгахъ, до себя; всѣ сосуды у него равно скудельны и содержимое въ нихъ одного и того же, я бы сказалъ казеннаго, цвѣта и стоитъ на одномъ и томъ же штейнерскомъ уровнѣ; ранговому строю не научился Штейнеръ у Ницше.

Понятно, что геніальнъйшую наивность природовозрителя Гете Штейнерь лишаеть всей ея благоуханности и превращаеть въ обыкновенную дурную наивность антикритициста. При этомъ штейнеризація Гете требуеть умолчанія о всъхъ тъхъ изреченіяхъ послѣдняго, въ которыхъ онъ, уже вкусившій отъ плода познанія, вовсе не измѣняя себѣ, себя исправляетъ и идетъ рука объ руку съ Кантомъ. Вѣдь тотъ же Гете, который въ разговорѣ съ Шиллеромъ вдохновенно сплеталъ идею и опытъ воедино, а потому то принималъ нечаянно идею за опытъ, то опытъ за идею,—тотъ же Гете

впослѣдствіи по своему, но тѣмъ не менѣе кантіански, утверждалъ, что въ опытѣ идея не можетъ отобразиться вполнѣ, что природу мы принуждаемъ приспособляться къ нашимъ идеямъ, и доходилъ почти до платоническаго пересола, говоря, что міръ опытный являетъ собою слишкомъ часто лишь пародію на идеи.

Можно было бы путемъ нарочитыхъ сопоставленій цитать спъпать изъ Канта Гете и наобороть, не говоря уже о томъ, что одинаково легко показать ихъ полное разногласіе и ихъ полное согласіе. Надъюсь, что въ свободномъ теченіи предлагаемой работы мнъ удастся безо всякой нарочитости постепенно установить «избирательное родство» Канта и Гете; здъсь же, въ связи съ только что изложеннымъ ограничусь тъмъ, что укажу на вполнъ обоснованную многозначимость термина природы и у Канта. Въ зависимости отъ того, что противопоставляется природъ (Богъ, свобода, разумъ, я), берется ли этотъ терминъ formaliter или materialiter, построяется ли природа причинно-механически (copeiliche Betrachtung des Physischen der Weltordnung) или идейно-архитектонически Geistesschwung des Philosophen zu der architektonischen Verknüpfung der Weltordnung nach Zwecken, d. i. nach Ideen hinauf zu steigen 16).

Что Кантъ критически допускалъ правомърность синтетичнаго, объ точки зрънія сливающаго, взгляда на сущность природы, доказываетъ нижеслъдующее мъсто изъ Діалектики телеологической способности сужденія <sup>17</sup>, мъсто, возлъ котораго Гете поставиль на поляхъ три восклицательные знака: Ob nicht in dem uns unbekannten inneren Grunde der Natur selbst die physisch-mechanische und die Zweckverbindung an den selben Dingen in einem Prinzip zusammenhängen mögen, nur dass unsere Vernunft sie in einem solchen zu vereinigen nicht imstande ist.

Кантъ ищетъ гносеологическое и логическое правомочіе механизма и телеологизма, отнюдь не фактическое и реальное основание ихъ, почему онтологическій вопрось о «духовных» энергіяхъ» или тъмъ болье объ «оккультных» силахъ» стоитъ внъ трансцендентальной философіи. Но Кантъ, самъ, увъренію неокантіанцевъ. тамъ и зифсь не на научной высоть имъ же самимъ изобрътеннаго метода, все же выше и больше, чъмъ послѣдній. А потому указанные вопросы не могли уже вовсе не служить предметомъ его размышленій, такъ же, какъ и размышленій Гете: однако оба они выдъляли эти размышленія, не смъщивая ихъ съ изследованіемъ природы, вотъ почему пониманіе того, что такое природа и каково отношение къ ней

человъческаго духа, было у обоихъ одно и то же, въ отличіе и отъ слишкомъ трезвыхъ позитивистовъ, и отъ чрезмърно опьяненныхъ мистиковъ, и отъ эстетовъ, и отъ маговъ, и отъ инженеръ-технологовъ, и отъ понтифексовъ теософіи.

#### § 5,

Вообше линіи соединительныя и разграничителькыя такъ стерты гумиластикомъ Штейнера, что инородное оказывается безразличнымъ (напримъръ. идеализмъ трансцендентальный и спиритуалистическій), а выросшее изъ одной почвы, идущее отъ однихъ и тъхъ же корней-въ конецъ разъединеннымъ. Но этого мало. Въ предълахъ одного и того же міровозэрьнія Гете, Штейнерь не чувствуєть различія между взглядами «пограничными», заключительными и часто крайними, оправдывающимися лишь контекстомъ, и рядовыми положеніями, закономърно примыкающими другъ къ другу. Такъ, забывая настойчивыя повторенія Гете о томъ, что искусство оттого и искусство, что оно не природа, Штейнеръ, только ради ложнаго выпада противъ яко-бы неестественнаго и произвольнаго отношенія къ природъ Платона и Канта, приводитъ мъста (W. 29 и далье), гдь Гете говорить о великихъ произведеніяхъ искусства, какъ о произведеніяхъ самой при-

роды. Гете правъ въ конечномъ и эдъсь, такъ какъ. во-первыхъ, онъ имълъ въ виду природу въ расширенномъ и углубленномъ смыслъ, природу, которую онъ випълъ и слышалъ, а не ту, которую человъкъ заставляеть себъ служить; а во-вторыхъ, называя искусство эллиновъ природою, онъ или хотълъ сказать, что высокоразвитая хупожественная способность стала второю натурою или онъ имълъ въ виду вторую, т.-е. сверхприроду, создавшуюся съ такою же необходимостью, съ какою создалась первая. Сознаніе рискованности сопоставленія природы и искусства у Штейнера отсутствуеть (оно можеть быть лищь у мыслящаго артиста), а потому онъ съ легкостью приводить это мъсто Гете и съ легкостью пълаеть изъ него свои монистическіе выволы.

И совершенно напрасно, ибо Кантъ здѣсь подаетъ руку Гете: «Природа прекрасна, если она въ то же время имѣетъ видимость искусства; а искусство можетъ быть названо прекраснымъ, лишь если мы сознаемъ, что оно искусство, а въ то же время оно имѣетъ видимость природы» 18.

Какъ разъ тамъ, гдѣ Гете, духъ почти всеобъемлющій, но неизмѣнно лиричный, неосторожно вымолвилъ иное слово, на единый мигъ соединившее въ сознаніи все воедино, но въ мигъ слѣдующій уже успѣвшее замутить то же сознаніе, разъ оно склонно все догматизировать, какъ разъ тамъ Штейнеръ считаетъ необходимымъ не коррективъ внести, а установить императивъ; онъ излагаетъ и толкуетъ, съ присущей ему смутной приблизительностью мышленія, подобныя смълыя и геніальныя мъста Гете и все приводитъ насильно къ своей тенденціи.

# § 6.

Знаменитое письмо Шиллера къ Гете (отъ 23/VIII 1794) совершенно непонято или предумышленно искажено Штейнеромъ. Противопоставляя въ этомъ письмѣ «интуитивнаго» мыслителя мыслителю «спекулятивному» 19. Щиллеръ явно имъетъ въ виду именно Гете и Канта, когда говоритъ, что геніальный интуитивисть и геніальный спекулятивисть неизбъжно должны встрътиться на полдорогъ, ибо интуиція генія всегда вскроеть въ индивидуальномъ родовое, всегда находя въ эмпирическомъ характеръ необходимости; а спекуляція генія всегда строить родовое съ обоснованнымъ отношеніемъ его къ индивидуальному и эмпирическому, никогда не теряя изъ виду опыта. Только на первый взглядъ, говоритъ Шиллеръ, кажется, словно нътъ большихъ opposita!

Штейнеръ предпочелъ остановиться на этомъ «первомъ взглядѣ», но почему тогда онъ пользуется такимъ опаснымъ для его тенденціи документомъ, какъ это основополагающее письмо Шиллера? И какъ могло случиться, что, желая полемизировать съ Шиллеромъ, Штейнеръ только еще болѣе подтверждаетъ мысль послѣдняго о схожденіи на полдорогѣ обоихъ типичныхъ мыслителей?

Шиллеръ нарочно обострилъ, схематизировалъ противопоставленіе. При этомъ Канта онъ не называетъ, а лишь подразумѣваетъ,—къ Гете же прямо обращается, какъ къ интуитивисту; никоимъ образомъ самого себя (какъ это думаетъ Штейнеръ) Шиллеръ въ этомъ письмѣ разумѣть не могъ, такъ какъ вѣдь не сталъ бы онъ говорить о себѣ, какъ о спекулятивномъ геніи.

Въ письмъ къ Гете (31/VIII 1794) Шиллеръ жалуется на себя, что онъ «въ работъ своего духа носится, въ качествъ п о м ъ с и, между понятіемъ и чувственнымъ созерцаніемъ, между правиломъ и ощущеніемъ, между головною техникою и геніальностью». «Что за с т р а н н а я с м ъ с ь чувственнаго воззрънія и отвлеченнаго мышленія», замътилъ Гете, прочитавъ философскія стихотворенія Шиллера. Разумъется страннымъ должно было казаться Гете с м ъ ш е н і е объихъ функцій вмъсто ихъ чистаго

противопоставленія и органическаго сочетанія, какъ это было у него. Но эта смѣсь вовсе не странная. ибо довольно таки обыкновенная, и въ Щилперъ она восхищала, во-первыхъ, оттого, что-какъ ему объ этомъ однажды писалъ и Гете, см. 6/IX 1795объ функціи въ немъ уравновъсились, а во-вторыхъ. потому, что наличность въ немъ этой смъси была имъ критически осознана, отчего онъ и не устраивалъ изъ этой смъси (какъ это дълалъ часто Ницше) силковъ, въ которыхъ запутывались представители того же смъщаннаго типа, но лишь съ болъе слабо развитыми элементами. Конечно Шиллеръ-менъе сильно и болъе узко спекулятивенъ, чъмъ Гете, но отсюда вовсе не слъдуетъ, чтобы онъ считалъ именно поэтому и себя ближе къ Канту, нежели къ Гете, и Гете дальше отъ Канта, нежели себя; Шиллеръ учился у Канта и теперь хотълъ учиться у Гете, такъ какъ былъ и болѣе слабо (менѣе непосредственно) интуитивенъ, нежели Гете; схематизируя и обостряя противоположеніе, онъ, конечно, понималь, что геніальный интуитивистъ, подобный Гете, не можетъ не быть спекулятивенъ, и что геніальный спекулятивисть. подобный Канту, не можеть не быть интуитивень.

Самоубійственно, кстати сказать, для всей теософіи признаніе Штейнера (въ полемикъ его съ Шиллеромъ), что родовыя идеи (Gattungsideen), которыя

живуть въ спекулятивномъ духѣ, обязаны своимъ происхожденіемъ всецѣло наблюдаемой дѣйствительности! Неужели отъ этого старомоднаго позитивизма до новомоднаго оккультизма только одинъ ненаполеоновскій шагъ?

#### § 7.

Истолковавъ такъ странно письмо Шиллера, Штейнеръ ръшительно заявляетъ: не въ качествъ равно правомърнаго духовнаго типа выступаетъ типъ спекулятивный рядомъ съ интуитивнымъ, а какъ типъ съ пониженною жизнеспособностью!

Однако то, что Штейнеръ говоритъ дальше, опираясь на характеристику Гете, данную антропологомъ Гейнротомъ, который называлъ мышленіе Гете предметны мъ (gegenständlich),—все это одинаково относимо и къ Гете и къ Канту, такъ какъ оба они въ равной мъръ далеки и отъ «грубаго эмпиризма» и отъ «обожанія разума».

Указаніе на «предметность» мышленія Гете дѣлаєть конечно честь Гейнроту, какъ современнику Гете; онъ первый мѣткимъ словомъ уловилъ 20 важнѣйшую черту Гете, отличавшую его почти отъ всѣхъ философовъ-спеціалистовъ. Отъ Гейнрота пошла и на всѣ лады по сію пору повторяемая, хотя не всегда въ должной мѣрѣ осознаваемая формула, по которой

«созерцаніе Гете есть мышленіе, а его мышленіе есть созерцаніе». Конечно: съ одною предметно от ью (въ смыслѣ неотдѣлимости мышленія отъ предметовъ) такъ далеко, какъ Гете, не уѣдешь; и вотъ самъ Гете <sup>21</sup> указываетъ по поводу замѣчанія Гейнрота, что на ряду съ намѣреніемъ высказать, какъ онъ созерцаетъ природу, онъ безотчетно стремился всегда раскрыть и себя, свой внутренній міръ, образъ своего бытія (meine Art zu sein), слѣдовательно, на ряду съ «предметностью», мышленіе Гете было самопознавательно, а потому и подлинно метафизично.

Одновременно до конца объективнымъ и до конца субъективнымъ, а потому метафизичнымъ является и мышленіе Канта; только объектомъ (объективно передъ собою поставленнымъ предметнымъ заданіемъ) у него преимущественно былъ не виъшній, какъ у Гете, а внутренній міръ.

IV глава I раздѣла Гете и платоническое міровоззрѣніе заключается цитатой изъ статьи Гете о гранитѣ. Потрясающій энтузіазмъ, который подчеркивается Штейнеромъ въ этой статьѣ, вовсе однако не служитъ (какъ то полагаетъ Штейнеръ) доказательствомъ антикантіанства Гете. Какъ разъ наоборотъ. Этотъ энтузіазмъ совершенно тожествененъ тому, который, какъ слишкомъ хорошо

извъстно, переживался Кантомъ при созерцаніи звъзднаго неба.

§ 8.

Недоумъніе читателя выростаетъ въ столбнякъ, когда противъ Канта выдвигается слъдующая кантіанская мысль Гете: «пусть ничего не ищуть ва феноменами; они сами суть уже ученіе»... Но вскоръ оказывается, что возможно было такое аргументирование потому, что Штейнеръ смъшиваетъ научное познаніе съ гностическимъ переживаніемъ (W. 57 — 58). Совершенно послъдовательно (хотя и невърно) объявляется затъмъ «вещь въ себъ» «несостоятельной гипотезой». Конечно, можно быть различнаго мнънія о надобности или допустимости «вещи въ себъ», но одно должно отчетливо имъть въ виду: Кантъ не считалъ «вещь въ себъ» гипотезой. въ особенности съ тъмъ смысловымъ оттънкомъ. даленимъ отъ платоническаго, который придаетъ этому термину Штейнеръ. Нельзя смѣшивать предпосылаемую гипотезу съ остаткомъ послъ трансцендентальнаго анализа... Для Штейнера, конечно, все здъсь перемъщивается, такъ какъ онъ навязы. ваеть наукъ задачу объяснить мірь. Но гипотезы (въ современно-научномъ смыслѣ) строятся

не столько для объясненія природы, сколько для приблизительнаго овладінія ею, путемъ узаконенія.

Въ связи съ этимъ стоитъ лжетолкованіе столь часто злоупотребляемаго гетевскаго положенія о томъ, что «человѣкъ никогда не понимаетъ, сколь онъ антропоморфиченъ». И это положеніе Штейнеръ ухищряется обратить противъ трансцендентальнаго идеализма, желая видѣть въ антропоморфизмѣ залогъ постиженія абсолютной истины. И вотъ Штейнеръ вынужденъ отказать Канту въ вѣрѣ въ «объективную природу внутренняго міра»! А наряду съ этимъ базировать возможность математическихъ истинъ на соборности, на consensus omnium! И утверждать далѣе, что между этими истинами и «интимнѣйшими, духовнѣйшими переживаніями» существуетъ различіе только въ степени, а не въ качествѣ!

## § 9.

Но надо быть исполиномъ мысли, чтобы, идя такъ въ угоду своей тенденціи противъ Критики Канта, не запутаться окончательно. И вотъ тутъ же вскорѣ (W. 53) Штейнеръ обрушивается в м ѣ с т ѣ съ Гете противъ экспериментальной физики, выдвигая въ качествъ тарана какъ разъ промахи Гете, легко объяснимые тъмъ кореннымъ недоразумъ-

ніемъ, которое, къ сожалѣнію, привело его къ излишнему полемизированію съ наукой <sup>23</sup>, нисколько не мѣшавшей ему дѣлать свое, вполнѣ отличное отъ математической физики и ничуть не менѣе (если не болѣе!) важное для человѣчества, дѣло.

Различая «внъшнюю сторону природы» (в н ъ шн е й протяженной природы) и «глубже заложенныя ея силы—Triebkräfte», Штейнеръ уже нарушиль важный параграфъ гетевской «естественной системы» 23:

# Изъ Allerdings.

Natur hat weder Kern Noch Schale, Alles ist sie mit einem Male. Dich prüfe du nur allermeist, Ob du Kern oder Schale seist.

# Epirrhema.

Müsset im Naturbetrachten Immer Eins wie Alles achten; Nichts ist drinnen, nichts ist draussen: Denn was innen, das ist aussen. So ergreifet ohne Säumniss Heilig öffentlich Geheimniss.

Freuet euch des wahren Scheins, Euch des ernsten Spieles: Kein Lebendiges ist ein Eins Immer ist's ein Vieles. «Природа не имъетъ ни ядра ни скорлупы; всъмъ (и тъмъ и другимъ) она является заразъ; себя ты испытывай наипаче, ядро ли ты или скорлупа».

«Наблюдая природу вы должны всегда единичное почитать за все; ничего нѣтъ внутри, ничего нѣтъ наружи, ибо что внутри, то и внѣ. Такъ не медлите же схватить святую открытую тайну».

«Радуйтесь на правдивую иллюзію, радуйтесь на серіозную игру: ничто живущее не единичность, всегда это есть множественность».

Приведенныя стихотворныя теоремы рекомендую пристальному вниманію читателя. При чемъ, прежде всего необходимо усвоить себъ столь характерный для Гете адогматизмъ, свободу и въ то же время-подчиненіе какому-то конфигураціонному закону въ сочетаніи монизма, дуализма и плюрализма. Природа, какъ цѣлое, -- сплошь чудо единства и, въ то же время, многообразія. Человъкъ, какъ «порожденіе двухъ міровъ» 24, не можетъ не быть дуалистиченъ. Понятія «внутри» и «внъ непереносимы на природу, но зато неизбъжны, когда «испытываешь себя» въ познаніи 25. Многообразіе явленій природы не допускаетъ группировки ихъ на матеріальныя и духовныя; въ природъ духъ и матерія неразложимо соединены; но различныя цъли и задачи познанія требуютъ методическаго различенія матеріи и духа,

не требуя, однако, чтобы считали первую скорлупою, а послъдній—ядромъ; ибо то, что внутри природы, то и снаружи.

У Штейнера выходить, повидимому, наобороть; въ природъ онъ различаеть «внутри» и «снаружи», глубину и поверхность, ядро и скорлупу, а въ человъческомъ индивидуумъ, въ познавательномъ его органъ, «внутри» и «внъ» у него сливаются; дуализмъ этотъ ему мъщаетъ: съ нимъ связанъ проблематизмъ, который претитъ оккультной наукъ, ибо raison d'être ея въ притязаніи на абсолютное всезнаніе.

## § 10.

Когда Гете говорить о матеріи, поскольку мы ее мыслимь духовной, онъ вовсе не имѣеть въ виду, какъ это думаеть Штейнеръ, «вырабатываніе духовнаго элемента изъ матеріальнаго при посредствѣ творящей природы»; Гете желаетъ объяснить только, какимъ образомъ законъ полярности, присущій матеріи, наблюдается въ явленіяхъ духовнаго порядка; и обратно, какимъ образомъ законъ наростанія (Steigerung), присущій духу, наблюдается въ явленіяхъ порядка матеріальнаго.

Гете говорить: «такъ какъ матерія никогда не можеть ни существовать, ни дъйствовать безъ духа,

а духъ безъ матеріи 26, то поэтому и матерія способна къ наростанію, такъ же, какъ и духъ не лишенъ стремленія притягивать и отталкивать; это—подобно тому, какъ лишь тотъ способенъ къ мышленію, кто достаточно раздѣляль, чтобы соединять, и достаточно соединяль, чтобы мочь снова раздѣлять». Кажется, трудно яснѣе и рѣзче проявить свой критическій дуализмь, нежели это сдѣлано туть Гете<sup>27</sup>. Но монисты и эволюціонисты, въ особенности теософскаго толка, обладають поразительной способностью просто не видѣть того, что противорѣчитъ ихъ догмѣ.

Съ этою слъпотой связано полное непониманіе того мъста, которое надлежить отвести механицизму. Въдь если Гете нападаль въ XI книгъ D i c h t u n g u n d W a h r h e i t на «Système de la nature» Гольбаха, то лишь потому же, почему на нее напаль бы любой критицистъ: за поверхностный проэктивизмъ, который не осозналъ себя и выдаетъ свои плоды за безусловную окончательную онтологію; что это такъ, явствуетъ изъ цитаты, приведенной самимъ Штейнеромъ. (Какъ я уже разъ замътилъ, можно было бы изъ приведенныхъ имъ гетевскихъ цитатъ построить рядъ доказательствъ, уничтожающихъ именно тъ положенія его книги, которыя эти цитаты призваны подтверждать). Въ серединъ означенной цитаты Гете говоритъ: «мы были бы удо-

влетворены, если бы авторъ (Гольбахъ) дъйствительно построиль передь нашими глазами изь своей движущейся матеріи міръ». Т.-е. Гете, какъ разъ зд в съ далекій отъ полемики, иногда затуманивавшей его взоръ, очень отчетливо понимаетъ идеалистическую сторону и функцію механицизма. Отвъта на вызовъ Гете «построить міръ» Гольбахъ конечно дать не можеть, ибо онь, по мнвнію Гете. и мало смыслить въ природъ, и не знаетъ самъ, что дълать ему съ тъми немногими общими понятіями. которыя имъ положены въ основу его Системы: но геніальнымъ отвітомъ на этоть вызовь является Теорія неба Канта, столь ненавистная штейнеріанству 28; и эта ненависть къ творенію Канта, которое безсмертно, какъ продуктъ идеализма, даже если бы оказалось возможнымъ его достовърно, астрофизически, опровергнуть, коренится опять-таки въ слъпоть 29. Монисты и теософы никогда не поймуть того, что настоящій, послѣдовательный, ясно и до конца проведенный механициэмъ свидътельствуетъ столь же о ненавистномъ дуализмѣ, сколь и о вожделенномъ идеализмѣ; никогда не поймутъ того, что сами механицисты, этого непонимающіе,--н едостаточно механицисты, недостаточно философичны; что такіе механицисты — либо простые чернорабочіе текущей науки либо... опять

таки монисты, только иного толка. Ибо механицизмъ, чтобы быть совершеннымъ и плодотворнымъ, требуетъ безоглядочности, а ее даетъ лишь критическое сознаніе относительности механицизма и необходимости (въ предълахъ того же міровозэрвнія) противопоставленія ему илеализма. Этого сознанія у Штейнера совершенно нѣтъ, и оттого-то онъ зря вступаеть въ пререканія съ Дюбуа-Реймономъ, котораго (оставляя въ сторонъ его внъшне-формальные промахи, какъ философствуюшаго естественника) нельзя не признать правымъ въ его Границахъ естествознанія. Не надо быть непремънно самому естествоиспытателемъ, чтобы, если и не самостоятельно, то черезъ Канта, разъ навсегда понять, въ чемъ состоитъ задача наукъ о природъ. А разъ понявъ, невозможно принципіально (а допустимо только по конкретному поводу) нападать на механицизмъ или на иное какое-либо абстрактное начало въ наукъ о природь. Штейнерь сь укоризненной миной говорить объ этихъ «абстрактныхъ принципахъ» и противопоставляеть ихъ гетевскому «наблюденію характеристическаго вида», какъ путь невърный-пути истинному; а между тъмъ оба пути истинны от носительно, и каждый изънихъ по своему правиленъ и плодотворенъ: все зависитъ отъ того, к т о

какъ идетъ этими не исчерпывающими, но дополняющими другъ друга, путями. Хвалить Гете за то, что онъ «не навязываль всъмъ явленіямъ природы одной умозрительной формы (Gedankenform)» все равно, что хвалить ученаго химика за то, что въ предисловіи къ своему руководству онъ не коснулся вопроса объ «избирательномъ родствъ» душъ вообще и о своихъ переживаніяхъ любви и дружбы въ частности... Гете большею частью не пыталь и не числилъ природы, а созерцательно переживалъ ее и потомъ властно отображалъ, для чего необходимы ему были многоразличныя умозрительныя формы. Если, вмъсто смутнаго здъсь слова Gedankenform (какъ философскій терминъ, оно означаетъ категорію, поскольку она не соотнесена съAnschauung). поставить (W. 66) слово и дея, то Штейнеру пришлось бы признать кантіанство Гете или гетеанство Канта: ибо Гете дълалъ какъ разъ то, о чемъ Кантъ говоритъ 30, накъ объ иной архитектонической идейной трактовкъ природы, вполнъ допустимой на ряду съ трактовкою точной естественной науки. т.-е. наряду съ стремленіемъ свести все къ одной идеъ. къ мысли о механизмъ всей природы.

Отчего же Штейнеръ допускаетъ религіовнометафизическую тройственность Гете, который былъ политеистомъ, какъ художникъ, пантеистомъ<sup>31</sup>, какъ естественникъ, монотеистомъ и христіаниномъ, какъ нравственная личность, и отчего онъ не можетъ постичь правомърность методологическаго дуализма, (механицизма и органицизма) въ естествовъпъніи?

#### § 11.

Но эта непослъдовательность еще незначительна въ сравненіи съ тъмъ, что приходится читать тутъ же вскоръ, черезъ двъ-три страницы. Похваливъ адогматизмъ Гете, Штейнеръ находитъ въ немъ все же нъкій крупный недостатокъ, чреватый, какъ потомъ оказывается, ужасными для развитія души Гете, послъдствіями. А именно: Гете никогда не думалъ о своемъ мышленіи. И мало того, что не думалъ, но еще хвастался:

Mein Kindl Ich hab es klug gemacht; Ich habe nie über das Denken gedacht.

Дитя мое! Я умно поступилъ; Я никогда не думалъ о думаніи.

Въ наказаніе Гете и остался весь въкъ свой уродомъ: «идею свободы, верховную идею, въ которой весь міръ идей заключенъ», онъ не выслъдилъ и не пережилъ!!

Обращаю вниманіе читателя сначала вообще на непостижимую слітьпоту, совершенно неожидан-

ную въ сердцевъдцъ, какимъ слыветъ Штейнеръ. Передъ нимъ двъ величины: Кантъ и Гете.

Одинъ изъ нихъ всю жизнь свою принесъ въ жертву, чтобы разъ навсегда за всъхъ людей,-(выражаясь сбще и нестрого)-додуматься до опредъленныхъ стойкихъ и притомъ «до-логическихъ» данныхъ или принципахъ о томъ, какъ думаютъ, повнать, какъ повнають; пусть это ему не удалось вполнь, а только отчасти; пусть назовуть наивной въру мыслителя въ то, что это предпріятіе выполнимо; но, допуская важность и даже необходимость такого заданія, странно, только изъ чувства какого-то смутнаго, нутряного протеста, -- совершенно словно отрицать выводы, къ которымъ пришелъ этотъ мыслитель, долго, упорно и честно надъ своимъ заданіемъ трудившійся: отметать данныя, къ которымъ онъ не могъ не прійти, разъ онъ именно все подчинилъ въ себъ мысли о мышленіи и о познаніи. А между тъмъ Штейнеръ какъ разъ нападаетъ на Канта за то, что онъ обратилъ свое эръніе во внутрь, отвернулся отъ природы. Прекраснообразно сказалъ Ницше о Гераклить: «око его, горящею стороною повернутое имъ во внутрь, смотръло взоромъ умершимъ и ледянымъ, какъ бы только для вида, на міръ внѣшній»; Гераклить-типиченъ для этого обращенія; онъ преувеличилъ его, вывихнулъ свое зрѣніе, и оттого-то у него не критическій поворотъ, а фактическій уходъ, геніально выполненный, и во внѣшнемъ мірѣ онъ видѣлъ только преходящее, только становленіе. Кантъ не пошелъ во слѣдъ Гераклиту, а, какъ учитъ насъ исторія философіи, пытался примирить его возарѣнія съ противоположными взглядами элеатовъ. Но Штейнеру до всего этого мало дѣла; онъ упрекаетъ Канта, самъ того не подозрѣвая, то въ гераклитизмѣ, то въ элеатствѣ.

Другой правильно почувствоваль, что не его организаціи дівло совершать надъ собою опыты для изслъдованія тайнъ гносеологическаго лабиринта: онъ зналъ, что лабиринтъ этотъ, именно оставаясь тайной, окажеть ему въ его дълъ несравненно большую услугу, нежели будучи имъ извъданъ во всьхъ своихъ извилинахъ... «Входъ былъ тъмъ. что мнъ понравилось», писалъ по поводу Критики чистаго разума Гете<sup>32</sup>: «въ самый лабиринть я не могъ ръшиться войти». Извъстно, что онъ все-таки неоднократно входилъ и наконецъ вполнъ вошелъ въ этотъ лабиринтъ, но уже создавъ свое царство идей, и притомъ всетаки не какъ самостоятельный аналитикъ гносеологической структуры субъекта познанія, а просто какъ ученикъ Канта. Но Штейнеръ эту мудрую сдержанность и скромность Гете не оцѣниваетъ

и упрекаеть его,—не сознавая этого самъ,—въ недостаточномъ... кантіанствъ.

Штейнеръ неоднократно и настойчиво повторяетъ дальше (и пытается смутно обосновать), что у Гете не было идеи свободы, потому что она обрѣтается лишь созерцаніемъ мышленія (durch die Anschauung des Denkens), потому что Гете не способенъ былъ къ «самосозерцанію собственной сущности» и потому что ему недоставало «непосредственнаго созерцанія самаго внутренняго переживанія» (W. 69 etc.) 33.

### § 12.

Воть—предлагаемая Штейнеромъ разгадка частичной приверженности Гете къ Канту: отсутстві е «созерцанія, направленнаго на мышленіе», и связанное съ этимъ «непостиженіе идеи свободы» именно и привели Гете (думаетъ Штейнеръ) къ тому, чтобы, вторя Канту, признавать съ одной стороны неискоренимый проблематизмъ въ познаніи природы, а съ другой—постулатъ «нравственнаго міропорядка» и «благодати». Итакъ, если Гете въ чемъ и кантіанецъ, то только благодаря важному недостатку своей духовной организаціи, причемъ кантіанство Гете констатируется какъ разъ въ томъ пунктъ, который связанъ будто съ отсутствую-

щимъ у Гете, но казалось бы уже несомнънно присутствующимъ у Канта обращеніемъ взора во внутрь, въ себя, съ цълью увидъть, какъ совершается событіе мышленія, чтобы (по опредъленію самого Штейнера) «подслушать себя самого при своемъ процессъ познаванія».

Что сказать о такой неслыханной путаниць? Вдобавокь она еще болье усиливается авторомь, который затымь (W. 70—71) направляеть противь Гете ряды смутныхь возэрыній, представляющихь собою смысь различныхь положеній идеализма и оккультизма.

Штейнеръ даже не подозрѣваетъ, что какъ разъ согласіе Гете съ Кантомъ по вопросу о проблематизмѣ природы <sup>34</sup>, объ отверженіи конечныхъ причинъ и о постулатѣ «нравственнаго міропорядка» кроется не въ благопріобрѣтенномъ кантіанствѣ, а во врожденномъ, ибо всякій подлинный поэтъ, какъ и всякій подлинный мыслитель, въ отличіе отъ мистическихъ всезнаекъ и... эмпиріо-оккультистовъ, не можетъ не признать всего этого.

Конечно послѣ діагноза духовной организаціи Гете (W. 72) насъ уже не могуть удивлять утвержденія въ родѣ тѣхъ, что Гете въ сущности не понималъ нравственнаго міропорядка, что категорическій императивъ есть кнутъ<sup>35</sup>, иди соображенія, отдающія атеизмомь, солипсизмомь и пустопорожнею отвлеченностью.

У Штейнера есть книга, носящая слъды нудныхъ исканій мысли и непереваренной начитанности молодого человъка, совершенно лишеннаго, какъ философскаго, такъ и литературнаго дарованій. Эта книга носить заглавіе Философія свободы. Такъ какъ написавшій ее-ярый противникъ Канта, то онъ не можетъ, конечно, допустить, что философія свободы уже дана Кантомъ и что намъ остается только изучать ее, толковать и экземплифицировать, развивая ея подробности. Своимъ предшественникомъ Штейнеръ признаетъ, повидимому, одного Макса Штирнера, который, однако, «остановился только на требованіи свободы» (W. 79), тогда какъ онъ. Штейнеръ, «рисуетъ намъ жизнь въ свободъ, ибо показываеть, что именно видить человъкъ, когда онъ смотритъ на дно своей души». Полагаю, что приведенная справка сама по себъ достаточно рекомендуеть философа Штейнера въглазахъ всъхъ спеціалистовъ по философіи безъ различія направпеній.

А потому мнѣ остается обратить рѣчь о центральной ошибкѣ Штейнера относительно Гете—преимущественно къ читателю, философски вовсе не свѣдущему, и выставить соображенія, почти не нужныя тому, кто понимаетъ, чѣмъ отличается философія свободы Макса Штирнера отъ философіи свободы Канта 36...

- 1. Размышлять о законахъ мышленія.
- 2. Созерцать событіе познаванія и размышлять объ его границахъ.
  - 3. Созерцательно мыслить о цъломъ.
- 4. Созерцать высшее  $\mathbf{g}$  въ себъ и размыцлять о самосозерцаемомъ внутри себя.

Все это—различные процессы; но у Штейнера о нихъ (въ особенности о второмъ и четвертомъ) говорится promiscue; онъ словно не совсъмъ отчетливо различаетъ: 1) логику; 2) гносеологію; 3) метафизику; 4) мистику; I смъшиваетъ со II; II съ III; III съ IV; II съ IV<sup>37</sup>.

Ни первымъ, ни вторымъ дѣломъ Гете не занимался усердно; ему не было большой надобности въ логикѣ и ему повредила бы до поры до времени гносеологія, такъ какъ лишила бы его мыслительный органъ, преисполненный зародышами идей, способности ихъ «наивно» вынашивать и «спонтанно» производить на свѣтъ Божій. Но именно какъ неистощимый носитель и творецъ идей, Гете всегда мыслилъ созерцательно, т.-е. образно, объ образахъ и для отысканія главнаго образа, а не отвлеченно, т.-е. лишь при помощи понятій, о понятіяхъ и для отысканія главнаго понятія; и, какъ таковой же, онъ не могъ не созерцать самого себя и не размышлять о созерцаемомъ внутри себя. Въ чемъ же дѣло? Какъ

могла только появиться въ головъ Штейнера столь странная (и надо прибавить... дерзостная) мысль о Гете, какъ о слъпцъ въ отношеніи къ «самому внутреннему человъческому переживанію» (W. 72)? Гете самъ признался 38, что до знакомства съ Критикой чистаго разума онъ «думалъ дъйствительно, что видитъ свои мнънія передъ глазами». Эта сила воображенія дъйствуетъ тъмъ успъшнъе, чъмъ «наивнъе», чъмъ менъе гносеологично мыслитъ ею одаренный; но послъднему грозитъ опасность терять иногда чувство различенія внъшняго и внутренняго образа; что Гете подвергался болъе, нежели кто-либо изъ великихъ, этой опасности, явствуетъ изъ вышеупомянутаго знаменитаго разговора съ Шиллеромъ.

Каждая сильная сторона имфеть свою оборотную, слабую. Самопреодольніе заключается не въ прегражденіи себь пути къ данной сторонь, къ которой склонень отъ природы, но въ осознаніи и снятіи ея оборотной, которая служить помьхой къ прямому и положительному проявленію первой. Такъ и поступиль Гете; иначе ему не удалось бы фиксировать въ общирныхъ трудахъ свое естествовъдъніе и онъ не вышель бы никогда изъ подготовительныхъ наблюденій и переживаній. Однако факть остается фактомъ, и надлежить признать, что Гетеприродою обдълень быль гносеологическимъ да-

ромъ, т.-е. критическою способностью къ длительному и подробному анализу своего познавательнаго процесса.

Но изъ того, что онъ только съ трудомъ могъ созерцать свое мышленіе и познавать свое познаваніе. полженъ былъ насиловать себя, чтобы войти въ этотъ лабиринтъ, привыкнуть къ нему и болъе не принимать его зеркальныхъ отраженій за дъйствительную предметность, изъ этого отнюдь еще не слъпуетъ, что тотъ же Гете не способенъ былъ къ конечному самоуглубленію, къ лицезрѣнію высшаго своего я, а слъдовательно къ обрътенію черезъ этотъ процессъ верховной идеи свободы. Въ противномъ случать слъдовало бы отказать въ видъніи и въдъніи этой идеи болье или менье всьмы мудрецамы до Канта, всъмъ христіанскимъ гностикамъ и отцамъ церкви, такъ какъ сознательное созерцаніе мышленія и гносеологическій анализь до Канта находились еще въ зародышъ. А ставши на точку эрънія самого Штейнера, слъдуетъ отказать въ свободъ всъмъ до... Макса Штирнера, или даже до 1894 г., когда появилась Философія свободы!

#### § 14.

Созерцаніе мышленія и теоретикопознавательный анализъ еще не исчерпываютъ всего бытія внутрен-

няго міра, всьхъ его событій. Въ частности, постиженіе свободы и рожденіе изъ себя этой идеи за зависить отъ дохожденія до дна, до той глубинной точки внутренняго міра, которая въ моментъ ея фиксаціи словно возносить того, кто ее въ себъ фиксироваль, ввысь. Глубинная эта точка оказывается вершинной, оказывается вершиной той живой пирамиды, о которой говорить Гете и которая есть схема предъльной-и вмъстъ идеальной-формы всякаго исчерпывающаго внутренняго опыта. А достичь этой глубины и высоты можно и путемъ художественнаго творчества, и путемъ иночества, наконецъ, на обычной дорогъ жизни, черезъ борьбу и страданіе, и равно нътъ необходимости для этого ни въ гносеологическомъ анализъ, ни въ оккультной дисциплинъ. Первый только теоретически элиминируеть эту высшую идею свободы (и это, конечно, крайне важно); вторая вовсе не стоить въ неизбъжной связи съ обрътеніемъ этой идеи, ибо все зависить какъ отъ характера даня ой оккультной дисциплины (иная способна вытравить самый зародышъ этой идеи), такъ и отъ характера подвергающаго себя хотя бы самой свътоносной дисциплинъ (ибо у иного эта идея навсегда неспособна выйти изъ рудиментарнаго состоянія).

Итакъ, недоразумъніе кроется въ расплывчатомъ представленіи Штейнера о томъ, что слъдуетъ разумъть подъ внутреннимъ міромъ. Хотя онъ часто пользуется терминомъ в н у т р е н н і й, но непреодольнный имъ антикритичный монизмъ нътъ-нътъ, да сыграетъ надъ его формулятивными построеніями злую шутку. Отсюда и его безцъльная, безрезультатная и бездоказательная борьба съ платонизмомъ и съ кантіанствомъ и постоянное избъганіе «міра идей», и постоянное впаденіе въ него, и постоянное смъшеніе трансцендентальнаго съ трансцендентнымъ даже безъ упоминанія этихъ терминовъ 40.

Дъло въ томъ, что для Штейнера термины в н утренній и вн вшній—не устойчивая символика, а только случайная; не строго-метафизическая, а литературная аллегорія à ргороз 1. Да оно иначе и быть не можетъ, ибо разъ духъ—утончённая матерія или (чтобы привести болье относящійся къ нашей темь примъръ) разъ Штейнеромъ усматривается противорьчіе между «направленіемъ естественнонаучныхъ изысканій» Гете и его «върой въ личнаго Бога и индивидуальное безсмертіе», то дъленіе на міръ внышній и міръ внутренній и подавно излишне и сохраняется тамъ и сямъ для конкретной сподручности выраженія. А между тымъ только въ разграниченіи обоихъ міровъ, только въ рышительномъ дуализмъ,—единственное и върное спасеніе отъ мони-

ситческой, мистической, теософической и всякой иной путаницы.

«Если даже и хожденіе на двухъ ногахъ не является для человъка чъмъ то естественнымъ, то во всякомъ случав оно представляеть собою изобретение, которое пълаетъ ему честь»---иронизируетъ въ своихъ Афоризмахъ дуалистъ Георгъ Христофъ Лихтенбергъ... Оттого дуалисты и предпочитаютъ спотыкаться на своихъ на двоихъ, нежели быть уносимы по міровой спирали невъдомо къмъ, нежели экстатически заноситься въ заоблачныя высоты, разсматривая покинутые ковчеги, какъ ступени... Но пусть это дъленіе на внутри и внъ есть (какъ уже замъчено выше) не что иное, какъ строгая метафизическая аллегорія, соотвътствующая по значимости художественной символикь: это не мьщаетъ плодотворности и высшей полезности означеннаго дуализма. Минически монизмъ продолжаетъ довлѣть. Въ воспріятіи и въ отображеніи, при жизни и дъйствованіи на нашей земной коръ. вступаетъ въ свои суверенныя права дуализмъ. Все, что выходить за горизонть дискурсивнаго разсудка и интуитивнаго чувства, должно быть относимо къ внутреннему міру, хотя бы въ насъ неискоренимо жило убъждение не только въ бытіи трансцендентнаго Бога, но и въ фактическомъ суще-

ствованіи воть туть, рядомь, въ саду, эльфовъ. а дальше внизу, въ ръкъ, - русалокъ... И простонародные эльфы и русалки, и всв высокопарящіе космические Wesenheiten, о которыхъ такъ подробно освъдомленъ Штейнеръ; всъ божества германства. эллинства, славянства, Вотанъ, Аполлонъ, Ярило. вся нечисть, возникшая въ средневъковъъ, вся нежить, порожденная, казалась бы, только смущеннымъ воображеніемъ отъ язычества отставщаго и къ христіанству не приставшаго европейца, - все это можно, не обинуясь, принять, какъ объективно существующее, но съ одной оговоркой: воспріятіе и отображеніе этихъ sui generis «данностей» должно исходить изъ внутренняго міра и быть обращено къ нему, а всъ органы и средства внъшняго міра играють здъсь только подчиненную служебную роль; другими словами: хотя Вотанъ можетъ быть и существуетъ гдв то, какъ то, въ какомъ то п-номъ измъреніи, въ неизвъстной и навсегда недостижимой для моего дискурсивнаго разсудка и интуитивнаго (внъщняго) чувства «плоскости» внъшняго міра, но когда я хочу схватить и выявить себъ и другимъ этотъ во-внъ существующій образь бога, то, во-первыхъ, я долженъ терпъпиво ждать, пока мое внутреннее чувство станетъ его видъгь, слышать, осязать, во-вторыхь, я должень тщательно

остерегаться галлюцинаціи, т.-е. распущеннаго подмъщиванія къ функціи этого внутренняго чувства произвольныхъ и случайныхъ раздраженій изъ области міра внъшняго и слъдующихъ за ними реакній: въ-третьихъ разстаться навсегла съ мечтой объ объективной реализуемости такого образа, т.-е. съ мыслью о вившней тожественности его себъ самому въ моментахъ: 1) его возникновенія во мнъ черезъ сцъпленіе внутренней фиксированности съ имъющимися въ моемъ распоряжении представленіями о внъшнемъ міръ; 2) передачи возникшаго во мнъ образа другимъ, при помощи тъхъ или иныхъ орудій общенія; 3) воспріятія другими образа черезъ такую его передачу; и наконецъ 4) образа дъйствительно, конкретно на какихъ то высшихъ «планахъ» бытійствующаго Вотана. Я могу Вотана самъ постичь и дать почувствовать другимъ только изнутри; всъ же пластическіе образы, поэтическія слова и музыкальные звуки, хотя бы они исходили отъ самого Вагнера, суть только легкое внъшнее подспорье, -- (разумъется въ отношении своемъ къ конкретности Вотана и независимо отъ самостоятельной творческой ценности), подспорые, необходимое, какъ привъсокъ, въ виду нашей неотдълимости отъ міра внѣшняго.

Вотъ такое остро и до конца въ глубину проведенное

отграничение міра вившняго отъ внутренняго и затвмъ возстановление новаго единства, путемъ критически провъреннаго сознаніемъ взаимоотнощенія обоихъ міровъ -- совершенно чуждо Штейнеру (если судить по многимъ его сочиненіямъ). И надо думать. что чужпо-по природъ, имъ несмотря на весь свой оккультизмъ (или можетъ быть благодаря ему) въ этомъ пунктъ не преодолънной. Ибо люпи ропятся со склонностью къ монизму, дуализму, плюрализму, политеизму, монотеизму и деизму, совсьмъ такъ же, какъ (въ психофизіологической области) съ предрасположениемъ къ выработкъ чертъ визуальнаго, аудитивнаго или моторнаго типа. Отсюда органическая неспособность Штейнера усвоить себъ Канта и понять принципы роста, борьбы и развитія Гете и достигнутое имъ. какъ ни однимъ изъ смертныхъ, совершенство.

#### § 15.

Поэтому Штейнеръ вопість о мнимомъ противорѣчіи между Гете естествоиспытателемъ и Гете, какъ религіозною и нравственною личностью. Поэтому же онъ строитъ грубо-ошибочную мертвенно-схематическую формулу, утверждающую три періода подъемъ, вершину и спускъ—въ развитіи Гете, при

чемъ спускъ симптомативируется возвратомъ (!?) къ «христіанскимъ и мистическимъ представленіямъ», и это прокрустово ложе базируется на популярномъ изреченіи Гете о томъ, что «каждому возрасту отвъчаеть извъстная философія». Но у Гете ръчь идеть 42 объ естественной склонности къ реализму, идеализму, скептицизму и мистицизму: нъчто подобное (какъ эмпирическое блюденіе, какъ урокъ житейской мудрости только!) Гете высказываль не разъ и, между прочимъ, въ схожихъ выраженіяхъ, Эккерману 43; если ужъ дълать изъ этихъ словъ Гете какойлибо болъе центральный выводъ по вопросу объ его духовномъ развитіи или о развитіи міровозарънія всего человъчества вообще, то скоръе самъ собою напрашивающійся выводъ, который и быль сдъланъ однимъ французскимъ писателемъ 44 въ слъдующихъ выраженіяхъ: Cette belle page devrait servir de préface á toutes les mythologies. Toutes les religions de l'antiquité commencent par le merveilleux, passent par le doute et finissent par le mysticisme Этотъ писатель называеть Гете l'homme le mieux fait pour être juge en de pareilles questions и нисколько не сомнъвается, что ръчь идетъ о типовомъ явленін. Видъть здъсь автобіографическій уклонъ значить не видъть индивидуальныхъ отклоненій духовнаго

роста Гете отъ средняго человѣка. И еще одно замѣчаніе: если даже грубо-приблизительно и только отчасти констатируемо возвращеніе Гете, въ концѣ жизни, къ мистическимъ мотивамъ болѣе волновавшимъ его юность, нежели центральную треть его жизни, то (помимо несовпаденія этого съ нормальной схемой возрастныхъ «философемъ») надо отмѣтить, что такое возвращеніе въ принципѣ привѣтствуемо самимъ Гете, напримѣръ въ пѣснѣ Dauer im Wechsel, гдѣ не знаешь чему больше дивиться, прекрасной мелодіи или возвышенной идеѣ, о которой она поетъ, гдѣ «кантіански» преодолѣвается трагическая философема Гераклита, гдѣ мы читаемъ:

> Lass den Anfang mit dem Ende Sich in Eins zusammenziehn!

> > ACT THE BACK

Пусть начало и конець сведены будуть въ едино!

## Глава III.

### ОРГАНИЦИЗМЪ ГЕТЕ.

#### § 1.

Мы закончили разборъ предисловія, введенія и перваго раздѣла книги (W.), трактующаго о положеніи, занимаемомъ Гете «въ предѣлахъ развитія мысли на западѣ». На очереди раздѣлъ о «воззрѣніяхъ Гете на природу и развитіе живыхъ существъ».

Въ этомъ раздълъ Штейнеръ, совершенно правильно казалось бы, подчеркиваетъ органициямъ Гете. Но правильность эта обезцънивается тою непостижимою наивностью, съ которой Штейнеръ вводитъ читателя въ заблужденіе, выставляя в с ъ х ъ естественниковъ и «раціоналистовъ» безтолковыми и ограниченными существами, удовлетворяющимися механизмомъ, какъ безостаточнымъ о бъя с н е н і е м ъ природы и ея жизни. Помимо явной ошибочности такого грубаго обобщенія, это противопоставленіе органицияма механицияму, въ лицъ съ одной стороны о д н о г о Гете, съ другой же т о л п ы ученыхъ и мыслителей, повидимому словно возвышаетъ Гете (полнъйшимъ обособленіемъ); по

существу же лишаетъ точку эрѣнія Гете и ея личнаго своеобразія, и ея соборной связи съ благороднѣйшими усиліями другихъ крупныхъ умовъ 45.

Вообще характерная черта писателя Штейнера, (быть можеть зависящая отъ теософическаго, лишеннаго всякаго вкуса, эклектизма и синкретизма, быть можеть ихъ порождающая),—это, во-первыхъ, изъятіе тончайшихъ и важнѣйшихъ индивидуальныхъ оттѣнковъ и различій и, во-вторыхъ, сдвиганіе всего со своихъ мѣстъ такимъ образомъ, что сдвинутое, будучи вырваннымъ изъ цѣпи явленій, его собою подтверждающихъ и поясняющихъ, тотчасъ же фантастически начинаетъ довлѣть себъ, теряетъ всю свою жизненность и духовную правомѣрность—и тѣмъ самымъ обезиѣнивается 46.

Что «въ растеніяхъ и въ животныхъ можно узрѣть нѣчто недоступное исключительному наблюденію внѣшнихъ чувствъ» было не только «основнымъ убѣжденіемъ Гете», но таковымъ же и Канта, и стало понемногу господствующимъ воззрѣніемъ всей передовой біологіи; ея наиболѣе выдающіеся представители всматриваются преимущественно въ «с у щ н о с т ь даннаго организма», т.-е. въ его цѣльный образъ и въ его энтелехію, выражаясь излюбленнымъ Гете аристотелевскимъ терминомъ 47.

И такъ, вовсе нътъ надобности (ибо Гете является

однимъ изъ отцовъ современной біологіи) въ томъ, чтобы ставить его въ такое почти маніакальное уединеніе; съ другой же стороны совершенно необходимо (хотя и очень трудно) было бы показать читателю то, что накладывало на каждый шагь въ наблюденіяхъ и опытахъ Гете и на каждую строку его трудовъ по естествовъдънію глубоко личную л и р иче с к у ю печать, тотъ гербъ, который пр и своить себъ, конечно, не посмъеть ни одинъ біологъ (хотя бы онъ и вполнъ раздълялъ принципы гетевскаго возэрънія на жизнь и на природу), а въ лучшемъ случаъ сможеть лишь носить его на своемъ знамени, какъ върный вассалъ.

# § 2.

Легко говорить о «духовномъ окѣ» Гете, которымъ онъ будто бы смотрѣлъ на растеніе и на животное. Ссылка эдѣсь на духовность есть отказъ отъ толковаго объясненія, какъ и м е н н о смотрѣлъ Гете и чѣмъ и м е н н о его смотрѣніе отличалось отъ смотрѣнія другихъ—все равно механицистовъ или органицистовъ. Ссылка эта на духовность есть опять одна изъ тѣхъ питературныхъ, слишкомъ литературныхъ, и притомъ случайно подвернувшихся аллегорій, которыми засоречы книги Штейнера; одно изъ двухъ выраженій—и безразлично, какое—можеть быть поставлено вмѣсто

духовнаго ока: или оккультное зрыніе, или тълесный глазъ, видящій духовное, какъ безконечно утонченную матерію.

Между тъмъ, нътъ никакой надобности въ оккультизмъ, теософіи и самопротиворъчивомъ монизмъ, чтобы мысленно приблизиться самому и помочь подойти другимъ къ тому, какъ смотрълъ Гете. Для этого нужно только одно: очень внимательно читать (и указать) тъ мъста его сочиненій, гдъ онъ обнаруживаетъ, какъ смотритъ; поступая такъ, поймешь, что прежде всего по особому всматривалось тълесное око Гете, что далъе по особому отвъчалъ на это всматриваніе его умъ и что если можно говорить о духовномъ окъ Гете, то лишь въ точномъ метафизико-аллегорическомъ смыслъ внутренняго ока, видящаго и деи.

И полемическій Richterspruch Гете направленъ вовсе не обладателемъ какого то таинственнаго всепрозръвающаго духовнаго ока на жалкихъ, слъпыхъ кротовъ науки, а на тъхъ, современныхъ ему, узкихъ доктринеровъ, которые думали, что можно познать и описать (Гете говоритъ: erkennen und beschreiben) живое цълое, механически анализируя его на части; отнюдь не направлено это, цитируемое некстати Штейнеромъ, четверостишіе противъ в с я-

ческаго механизма, который примъняется къ изслъдованію законовъ, управляющихъ частичными функціями этого «живого цълаго».

Когда Гете говорилъ о чувствъ (Sinn), воспринимающемъ природу, онъ имълъ въ виду наши органы внъшнихъ чувствъ и ихъ специфическія «чисто» и «глубоко» работающія энергіи, а вовсе не какое либо оккультное сверхчувство.

Подъ «высшимъ чувствомъ» (der höhere Sinn въ отличіе отъ die empirischen Sinne) Гете разумѣлъ не иное что, какъ активное, творческое, органически строющее соверцаніе (Anschauung), тѣсно связанное съ воображеніемъ, а потому называемое Гете иногда 48 «точной чувственной фантазіей» (die exakte sinnliche Phantasie).

#### § 3.

«Исключительно лишь высшему роду соверцанія, а не прослѣживанію доступныхъ внѣшнимъ чувствамъ процессовъ вплоть до мельчайшихъ составныхъ ихъ частей, раскрывается сущность жизни», говоритъ Штейнеръ (W. 104); противъ этого нечего было бы и возразить, если бы въ этихъ словахъ не скрывался упрекъ погрязшей въ «матеріализмѣ» 49 наукъ и невърное соображеніе о томъ, что естественная наука можетъ и должна заниматься «сущностью

жизни»; занимаясь «сущностью», наука топчется на одномъ мъстъ, ибо возможно заниматься лишь «сущностями» (во множественномъ числъ), ихъ взаимоотношеніями; но это-дъло метафизики; отдъльная же наука была бы вынуждена, чтобы не покидагь своей области, касаться «сущности» (въ единственномъ числъ), а исходя изъ этихъ касаній, она бы направила свой путь по линіи отвлеченнаго догматизированія и логизированія. Лишь оставивъ вопрось о сущности и обратившись къ конкретнымъ даннымъ, наука начинаетъ плодотворно работать: и тогда самая сущность ея предмета съ постепенною приблизительностью раскрывается ея крупнъйшимъ представителямъ. Это-азбука науки о наукъ, и ея не хочеть признать Штейнерь, вопреки грандіознымъ даннымъ научныхъ достиженій послъдняго въка. Естествовъдъніе же Гете вовсе не наука, а своеобразная область между искусствомъ, наукой и философіей, и взгляды Гете могуть быть отъ времени до времени впитываемы наукой, могуть оплодотворять ее, какъ свътоносныя идеи, но могутъ при случав, неудачно схваченные, даже тормозить ея нормальное развитіе 50. Что естествовъдъніе Гете близко стоитъ нъ философіи, ближе, нежели нъ наукъ, и что слъдовательно нечего пенять на науку за то, что она хочетъ оставаться собою (точнъе: наконецъ

захотъла навсегда стать собою), -- явствуеть хотя бы Итальянскаго Путешеизь отрывка ствія, приводимаго Штейнеромь (W. 107), гдъ, между прочимъ, мы читаемъ слѣдующее, имъ самимъ подчеркнутое, мъсто: «Перворастение должно же быть: почему могь бы я въ противномъ случав знать, что вотъ это или то образование есть растение, если бы всъ растенія не были образованы по одному образцу?» Развъ это не analogon «синтетическаго a priori» Кантовской трансцендентальной эстетики? И на слъдующей страницъ Штейнеръ цитируетъ письмо Гете Гердеру отъ 17/V 1787, гдв есть мъсто, напоминающее аналогичное признаніе Канта въ его Теоріи неба: «мое перворастение будетъ чудеснъйшимъ существомъ въ міръ, изъ-за котораго сама природа мнъ должна будетъ позавидовать. Съ такою моделью и ключомъ къ ней можно до безконечности изобрътать еще растенія, которыя должны быть послѣдовательны (konsequent), т.-е. которыя, если даже не существують, то могли бы существовать, и вовсе не являются чъмъ-то въ родъ живописныхъ или поэтическихъ тъней (Schatten und Scheine), но обладаютъ внутреннею правдою и необходимостью».

Какъ близко подошелъ Штейнеръ черезъ упоминаніе означенныхъ мѣстъ къ возможности правильно понять взаимоотношеніе задачъ, цѣлей, идей попожительной науки, гетевскаго природовѣдѣнія и кантовскаго трансцендентализма! А между тѣмъ онъ минуетъ эти ссылки, даже не комментируя ихъ, какъ если бы онѣ сами собою подтверждали его произвольную мысль о пропасти между наукой, Гете и Кантомъ, а не естественно объединяли и примиряли эти три линіи 51.

## § 4.

Въ различныхъ мѣстахъ своихъ книгъ о Гете Штейнеръ насается неимовѣрно труднаго вопроса о простотѣ и сложности, цѣльности и отдѣльности, общности и особенности въ природѣ и въ воззрѣніяхъ на нее Гете и естественной науки (W. 93, 202; Aesth. 18).

Въ итогѣ, повидимому, Штейнеръ полагаетъ, что Гете шелъ въ своемъ природовѣдѣніи отъ сложнаго къ простому, ученая же толпа естественниковъ всегда поступала и поступаетъ превратно, идя въ своихъ изслѣдованіяхъ отъ простого къ сложному, разсматривая сложное, какъ механическую сумму простыхъ слагаемыхъ... Оставляя въ сторонѣ чрезмѣрную упрощенностъ подобнаго вывода, произвольно-схематически разъединяющаго Гете и всю естественную науку, этотъ выводъ еще терминологически весьма неточенъ 52.

О какой простоть и сложности идеть ръчь? О взя-

тыхъ отвлеченно или наглядно? Въдь вотъ Гегель въ письмъ къ Гете 53. на которое ссылается и самъ Щтейнеръ. говорить: «простое и абстрактное, именуемое Вами очень мътко протофеноменомъ, ставите Вы во главъ. Затъмъ показываете, какъ болье конкретныя явленія происходять изъ первоявленія чрезъ присоединеніе дальнъйщихъ воздъйствій и обстоятельствъ»... Если Гегель правъ, думая, что первоявленіе есть исходная центральная точка у Гете. и считая первоявленіе чемь то простымь, то, вопервыхъ, не правъ Штейнеръ, утверждая, что Гете идеть оть сложнаго, а, во-вторыхь, эта простота, полученная многосложнымъ путемъ отвлеченія, есть вторичная простота, простота раціонализированной идеи, и она никогда не можетъ служить механическимъ слагаемымъ для суммы, будто образующей ту органическую сложность, къ которой (а не о тъ которой) идуть, по утвержденію Штейнера, представители научнаго естествознанія.

Если же Гегель не правъ и протофеноменъ вовсе и не простъ, да и не абстрактенъ, то, во-первыхъ, на накомъ основаніи должны мы считать Гегеля философомъ гетеанства (какъ того хочетъ Штейнеръ), а, во-вторыхъ, сложность первоявленія, интуитивно-идейно схваченнаго, вовсе не есть и никогда не можетъ оказаться суммою конкретныхъ и простыхъ эле-

ментовъ, будь то основныхъ процессовъ или основныхъ органовъ, наблюдаемыхъ въ явленіяхъ жизни.

Повидимому, правильные будеты сказать, что первоявление не слыдуеть называть ни простымы, ни сложнымы (такы же, какы: ни абстрактнымы, ни конкретнымы, ибо оно «и реально и идеально»), и что Гете вовсе не шелы прямо оты первоявления, а сначала кы первоявлению, и затымы уже оты него Итакы, откуда же начиналы Гете и былы ли исхол-

Итакъ, откуда же начиналъ Гете и былъ ли исходный пунктъ его простъ или сложенъ?

Сжато и притомъ въ выраженіяхъ общихъ, не спеціальныхъ на этотъ вопросъ отвѣтить всего лучше по возможности словами самого Гете. Сдѣлать это можно безъ всякой натяжки, вовсе не мобилизируя цитаты со всѣхъ окраинъ далекихъ одна отъ другой областей гетевской державы, вовсе не спираясь на изреченія Гете, попадающіяся въ его письмахъ и подлежащія болѣе придирчивой критикѣ въ виду особенностей контекста обоихъ переписывающихся собесѣдниковъ. Начнемъ съ вопросовъ и отвѣтовъ, которые ставить и даетъ себѣ самъ Гете, безпредразсудочно размышляющій о природѣ:

- «Что есть всеобщее?»
- —Отдѣльный случай.
- «Что есть особенное?»
- -- Милліонъ случаевъ 54.

Чтобы двинуться дальше отъ этихъ, на первый взглядъ парадоксальныхъ, отвѣтовъ самовопрошающаго Гете, надлежитъ вспомнить одно мѣсто изъ вышеразобраннаго письма Шиллера къ Гете 55, на которое ссылался и Штейнеръ.

Говоря о двухъ opposita, въ высшихъ своихъ проявленіяхъ, по существу примиримыхъ, Шиллеръ указываетъ на то, что спекулятивный типъ идетъ отъ единства, типъ интуитивный—отъ многоразличія; геніальные представители того и другого, Кантъ и Гете, сходятся на полпути.

Итакъ, Гете идетъ отъ многоразличія. Но тутъ вовсе нътъ ничего оригинальнаго; это—путь типовый; въдь и Линней и другіе естествовъды какъ будто шли такъ же.

Отсюда возникаетъ самъ собою вопросъ, какъ справлялся Гете съ многоразличіемъ, съ «милліономъ случаевъ».

# § 5.

Глубоко познававшій себя на живомъ дѣлѣ, на данномъ предметѣ очереднаго занятія Гете даетъ намъ въ своихъ сообщеніяхъ 56 о томъ, какъ возникъ и окрѣпъ на почвѣ «состязанія между объектомъ и субъектомъ» его плодотворный дружескій «союзъ» съ Шиллеромъ, слѣдующій итогъ анализа своихъ

способностей. «Я владълъ развивающимъ, раскрывающимъ методомъ, отнюдь не сопоставляющимъ, распрепъляющимъ: съ явленіями, какъ они стоятъ одно возлъ другого, я не зналъ, что дълать; тогла какъ съ ихъ филіаціей ум влъ скоръе обращаться». Гете говорить здъсь въ прошедшемъ времени, имъя въ виду самую сильную свою сторону, уже отъ природы искусно работавшую; впослъдствіи развилась у него въ достаточной мъръ и систематичность; но все-таки главнымъ природнымъ оружіемъ его, которое отдавало въ его распоряженіе «милліонъ случаевъ», всегда оставалась филіація. Изъ этого милліона зорко выхватывались отдъльные случаи со значимостью типового символа и между ними устанавливалось отношение «сыновства», морфологическая связь, «избирательное родство» болъе или менъе близкихъ и далекихъ степеней, послъ того накъ въ любомъ изъ этихъ отдъльныхъ случаевъ было найдено, или върнъе, предугадано, антиципировано общее не съ какимъ-нибудь другимъ подходящимъ случаемъ, а со всъмъ милліономъ, который быль налицо, и даже съ тъмъ, котораго хотя не было, но котораго воображение не могло не добавить; возможно большее же число менъе значительныхъ, менъе знаменательныхъ случаевъ принималось во вниманіе со стороны ихъ особенностей.

Теперь становится яснымь, почему «всеобщее» являлось для Гете въ «отдъльномъ случав»; «особенное» же—въ «милліонъ случаевъ»; Гете вовсе не абстрагировалъ <sup>57</sup>; никогда не строилъ общихъ о т в л е ч е ны хъ понятій на основаніи милліона прилежныхъ наблюденій, сведенныхъ въ систему, хотя, конечно, ни одинъ безпристрастный естествоиспытатель не отнажетъ ему ни въ прилежаніи, ни въ настойчивости, ни въ строгомъ порядкъ производства какъ наблюденій, такъ и экспериментовъ.

Этотъ методъ филіаціи совершенно отличенъ и отъ классифинаціи, подобно тому, какъ каждое полубезсознательное организирование непохоже на вполнъ сознательное, а потому неизбъжно произвольное, схемативированіе<sup>58</sup>. Филіація видитъвъкаждомъотдѣльномъ случав всеобщее и только ради наглядности, обозрвваемости, ради сосредоточенности въ уэръніи этого всеобщаго выбираеть случаи, какъ выражался Гете. «символическіе», имъющіе ярко-типовую значимость: филіація стремится увидъть возможно больше особенностей каждаго изъ милліона случаевъ, увидьть и запечативть эти особенности, какъ дробную постепенность въ сближеніи, какъмодуляцію, естественно приводящую изъ одной формы въ другую. Классификація набрасываеть на милліонь случаевъ съть, сплетенную изъ понятій, принципіально

приготовленныхъ и надъленныхъ достаточною гибкостью, чтобы охватить собою каждый уловъ изъ эмпирическаго океана, и достаточною кръпостью, чтобы не разорваться, а скоръе сжать, связать сопротивляющіеся отдъльные случаи. Тъ изъ послъднихъ, которые оказались болъе отвъчающими клъткамъ наброшенной съти, являются или, върнъе, объявляются правиломъ, остальные—болъе или менъе отступающими исключеніями. Въ филіаціи же нътъ правилъ или же нътъ исключеній.

Классификаторъ вовсе не углубляется въ отыскиваніе «всеобщаго» въ «отдъльныхъ случаяхъ» и вовсе не стремится запечатлъть всъ живыя особенности «милліона случаевъ» въ гаммъ одной тональности; онъ нарочно закрываетъ глаза на особенныя подробности, разъ онъ затрудняютъ, задерживаютъ трудъ сопоставленія и распредъленія различныхъ случаевъ по имъющимся планомърно расположеннымъ клъткамъ его съти.

Классификація идеть оть родовь къ видамъ, филіація идеть отъ «отдъльныхъ случаєвъ», знаменательныхъ «всеобщностью», къ видамъ, не обязывая себя къ установленію родовъ. Но оба метода начинаю тъ, какъ сказано, съ многоразличія «милліона случаєвъ», и только классификація имъеть въвиду при этомъ, какъ у Линнея, многообразіє творчественныхъ замыс-

ловъ, которое и предвосхищаетъ раздълъ на роды, филіація же—единую первосущность, которая устремляетъ, какъ это было у Гете, изслъдователя къ идеъ единства общности родства всего «милліона случаевъ».

# § 6.

Гетевская филіація имъетъ только внъшнее сходсъ эволюціонизмомъ Дарвина. Геккеля и... Штейнера, по существу она отлична отъ воззрѣній этихъ писателей, какъ отлична идеалистическая метафизика отъ матеріалистическаго позитивизма, критическая дуализація отъ эмпирико-догматическаго монизма: конечно, метафизика и критицизмъ Гете съ опной стороны и матеріализмъ и эмпиризмъ Штейнера съ другой—необычны; они—sui generis; геніальнъйшая художественная интуиція Гете и оккультное «ясновидъніе» Штейнера обвалакивають объемъ и низываютъ содержаніе указанныхъ терминовъ, измѣняя ихъ смыслъ, но не въ такой же мъръ, чтобы изъ знаконосителей началь, частью противоположныхъ, частью даже противоръчивыхъ, эти термины, отнесенные къ Гете и къ Штейнеру, неожиданно оказались чуть ли не тавтологичными?

Филіація, морфологія, метаморфоза Гете суть регулятивные принципы, идеи всегда новыя, дъвственныя и потому безконечно плодотворныя; о б л а с т ь ихъ примѣненія—погранична; она (беря выраженія изъ далѣе разбираемаго письма Гегеля) «духовна и понятна» и въ то же время «видима и осязаема»; въ ней «привѣтствуютъ другъ друга оба міра»: внѣшній и внутренній.

Въ частности филіація Гете, подобно Теоріи не ба Канта, — отнюдь не фактическая, не историческая генеалогія, каковою является эволюціонизмъ означеннаго типа; когда невѣжественные критики дарвинизма, сыгравшіе ему въ руку, издѣвались надъ теоріей, которая объявила нашимъ прапрадѣдомъ гориллу, то дарвинисты поспѣшили отвѣтить, что критики ошиблись, горилла—нашъ прапра-... кузенъ, а вовсе не дѣдушка. Этотъ знаменательный коррективъ ставитъ матеріалистическую точку на позитивно-историческое і 59; теорія высѣкла сама себя фактически.

«Сыновство», филіація у Гете, предполагаетъ совсѣмъ иного рода и въ иномъ смыслѣ понимаемое «отчество»; здѣсь нѣтъ гипотетическаго прародителя, который благодаря любезности дѣйствительно существующаго кузена становится незамѣтно для самихъ дарвинистовъ исторически-существующимъ въ зволюціонномъ событіи нашей земли, подобно тѣмъ американскимъ дядющкамъ, которые сначала живутъ только на планѣ ментальномъ въ пылкомъ вообра-

женіи ведущихъ борьбу за существованіе племянниковъ, а затѣмъ по счастливой случайности (или по волѣ автора «пьесы, взятой изъ жизни») заявляются самолично во всѣхъ трехъ тѣлахъ: физическомъ, эеирномъ и астральномъ.

«Отчество» у Гете есть идеальный образъ; это возвышеннъйшая метафизика, которую когда либо породилъ въ союзъ съ природой геній человъка, и безконечно правъ Ницше, посылающій эпиграмму нъмецкимъ ученикамъ и послъдователямъ Дарвина 60:

Deutsche, dieser Engeländer

Mittelmässige Verständer

Nehmt ihr als «Philosophie»? 61

Darwin neben Goethe setzen 62

Heisst: die Majestät verletzen—

Majestatem genii!

Своими брошюрами о Геккелѣ 63 Штейнеръ доказалъ, что горькій упрекъ Ницше относится и къ нему; дарвинизмомъ и геккеліанствомъ Штейнера 64 объясняется многое въ его кривотолкованіяхъ Гете и Канта; здѣсь важно отмѣтить, что пристрастіемъ «къ монументальнѣйшему представителю естественнонаучнаго мышленія» 65 объясняется недоразумѣніе, которое (W. 94) тяготѣетъ и надъ различеніемъ, проводимымъ Штейнеромъ между принципами Линнея Гете; опять-таки эти принципы дополняють другъ друга, какъ всякая спецификація и амплификація дополняєть идентификацію и симплификацію. Многообразные творчественные замыслы у Линнея и единая первосущность (Urwesen) у Гете суть различныя философическія формулы; Линней и Гете смотръли разно, но могли бы вмъстъ работать, тогда какъ оба они отвернулись бы отъ Дарвина и Геккеля, какъ отъ тъхъ, которые смотрять въ обратномъ направленіи, вовсе не на то; почему разность или сходство самого зрънія вовсе и не важны по существу, а болье или менье интересны лишь при подробномъ сопоставленіи названныхъ наблюдателей природы.

Филіація и классификація объ-философичны, дарвинизмъ всѣхъ оттѣнковъ глубоко антифилософиченъ, являясь путаною смѣсью натурализма и историзма, въ чемъ онъ и подаетъ руку теософскому эволюціонизму 66, который, несмотря на весь арсеналъ понятій, взятыхъ на прокатъ у неоплатониковъ, у столь презираемой патристики, у христіанскаго гнозиса и у средневѣковой мистики, являетъ собою хронику (а не символику) догматически-безусловно утверждаемыхъ событій мірозданія, т.-е. то, что отметалось рѣшительно и Гете и Кантомъ.

Итакъ, классификаторъ, идя отъ многоразличія быстро, не останавливаясь на фиксаціи видовъ (за что упрекаль Гете Линнея въ своемъ «помащнемъ споръ» съ нимъ), воздвигаетъ «принципіально» раздълы, которые, въ силу этого недостаточно безпредразсудочнаго подхода, являють собою группировку скоръе абстрактно-родовую, нежели конкретно-видовую. Гете въ свою филіацію вносить только единственный «предразсудокъ», именно предпосылку объ единствъ, общности, родствъ даннаго «милліона случаевъ»: отъ этого милліона Гете идетъ къ «отпъльному случаю», находить «всеобщее» и воть ему начинаеть казаться, что онъ видитъ протофеноменъ, напримъръ, перворастеніе. Этотъ образъ, имъ самимъ идейно созданный, наполняеть его душу радостью созиданія, своего рода возвыщеннымъ задоромъ, и онъ восклицаетъ: теперь я могу изобръсти сколько угодно растеній, которыя если и не существують, то могли бы существовать, ибо имъють въ себъ внутреннюю правду и необхопимость.

Такой творчески-образный феномень не можеть быть названь ни простымь, ни сложнымь, ни общимь, ни частнымь, онь—все это вмъстъ взятое, такъ

же, какъ онъ «и реаленъ, и идеаленъ, и символиченъ, и идентиченъ». Къ нему вполнъ приложимъ предикатъ совершенства и никакая наука не вправъ здъсь коситься на антропоморфическій предразсупокъ, связанный съ этимъ предикатомъ. Если и признать въ концъ концовъ протофеноменъ Гете все-таки за нъчто несомнънно сложное (несмотря на отсутствіе милліона мелкихъ особенностей), то все-таки естественники поступають не превратно, а только обратно методу Гете, когда они идуть отъ простого къ сложному: оба метода правомърны: неправильна только трактовка Штейнера (W. 93): онъ не видитъ, что понятіе совершеннаго, которымъ вполнъ законно оперируетъ Гете въ своемъ естествовъдъніи, не переносимо въ строго-научное естествознаніе и что простое противопоставлять совершенному и сопоставлять съ несовершеннымъ-грубый антропоморфизмъ, недопустимый въ біологіи.

Гете сказалъ Эккерману о простотъ въ природъ слъдующее: «Въ міръ минералогическомъ прекраснъйшимъ является наипростъйшее, а въ органическомъ міръ—наисложнъйшее. Мы видимъ, такимъ образомъ, что оба міра имъютъ различныя тенденціи и что постепеннаго перехода изъ одного міра въ другой ни въ какомъ случать быть не можетъ» (23/II 1831). «Прекраснъйшее»—вотъ что имъетъ въ виду Гете, го-

воря о простомъ и сложномъ въ природъ. Кромъ того — «различныя тенденціи», согласно которымъ различно построяются и протофеномены.

Итакъ ясно, что, собственно говоря, нельзя противопоставлять простоту, имъя въ виду точное естествознаніе, и сложность, имъя въ виду естествовъдъніе Гете, а также и обратно. Легко запутаться здъсь въ словесныхъ двусмысленностяхъ и потому втянуться въ пустое словопреніе. Къ этому вопросу окажется необходимымъ возвратиться впослъдствіи. Большая отчетливость его постановки возможна лишь по окончаніи разбора взглядовъ Штейнера на соотношеніе Гете и науки.

#### Глава IV.

### ГЕТЕ И ФИЗИКА 67.

§ 1.

Переходимъ къ раздълу о «созерцаніи міра красокъ». Здъсь съ самаго начала возникаеть то же самое недоразумъніе. Укоръ въ отвлеченности, который въ полемическомъ проведеніи своей идеи, могъ дълать Ньютону Гете, звучить изъ устъ Штейнера только курьезно 68, въ особенности, когда онъ негодуетъ на стремленіе физики въ то же время опираться на какую то фактичность (Tatsächlichkeit) и, если послъдняя не можетъ быть обнаружена внъшними чувствами, на пріемъ физики безъ дальнъйшихъ сомнъній ее гипотетически предполагать. Итакъ, съ одной стороныотвлеченность, съ другой-какимъ то образомъ съ ней совмъщающаяся «грубая чувственность», вотъ что отвращало Гете и отвращаетъ Штейнера отъ ньютонизма. Но Щтейнеру на порогъ XX стольтія, послъ современныхъ физиковъ, да еще вдобавокъ безъ особенной на то причины (ибо въдь онъ не вынашивалъ,

подобно Гете, своей, никъмъ не принимаемой и страстно любимой теоріи) сердиться и главное недоумъвать по поводу этой чувственности и этой отвлеченности—какъ то вовсе не кълицу. Въдь если какой-нибудь рядовой физикъвъритъ грубо-чувственно въ грубо-чувственное бытіе того, что, какъ нагляднофактическое, гипотезируется геніальнымъ его товарищемъ, то этому можно лишь съ пріятностью улыбаться, пока отъ такой «въры» не страдаетъ строгонаучная правота выводовъ; а страдаетъ она лишь тогда, когда гипотеза сдълала свое дъло, и ее пора замънить другой, м. б. столь же «грубо чувственной».

Матеріалистическаго міровозэрѣнія натуралиста вовсе незачѣмъ принимать, но и незачѣмъ, отвергая его, съ нимъ вмѣстѣ отвергать и выводы этого натуралиста. Это старо по меньшей мѣрѣ какъ... книга А. Ланге И с т о р і я м а т е р і а л и з м а. Говорю «по меньшей мѣрѣ», потому что обычно ссылаются въ такомъ случаѣ на Ланге; но внимательный читатель Канта, ознакомившійся хотя бы только съ основными его возэрѣніями, даже не нуждается въ Ланге, чтобы сдѣлать этотъ правильный выводъ. Такъ, въ одномъ мѣстѣ очень важнаго своего посмертнаго труда <sup>69</sup> Кантъ говоритъ: «физика есть изслѣдованіе природы не ч р е з ъ опытъ, а д л я опыта». Эта въ полномъ смыслѣ слова геніальная формула сразу объясняетъ, почему

физика одновременно до конца отвлеченна и до конца чувственна, почему она одновременно словно фактична и почти фантастична. Да, «подъ ея взорами исчезаетъ все качественное», какъ жалуется Штейнеръ (W. 161); но это потому, что ей нечего дълать съ качествомъ; она безпощадно все превращаетъ въ количество, т.-е. въ число и движеніе; ее слъдуетъ упрекать не тогда, когда она такъ поступаетъ, а за то, что она долгое время не во всемъ поступала такъ и потому путалась.

#### § 2.

«Если бы это сведеніе всего къ количеству», говоритъ Штейнеръ, «было бы върнымъ положеніемъ, то нечего было бы искать закономърныхъ связей качественностей во внъшнемъ міръ и ихъ должно было бы выводить изъ существа орудій внъшнихъ чувствъ нервнаго аппарата и органа представленія» 70.

Но физика вовсе не имъетъ своей задачей, какъ думаетъ Штейнеръ, «объяснить» «внъшній міръ» и между прочимъ «все внъшнее міра красокъ» черезъ «связь процессовъ движенія», «которыми этотъ міръ опредъляется»; физикъ нътъ никакого дъла до того, върно ли такое орудованіе или невърно, объясняетъ ли оно «духовной жаждой томимому» тайны окружающаго міра или еще болье смущаетъ его и прину-

ждаеть взалкать по непосредственному негипотетичному источнику всезнанія; физика совершаеть свой выборь между тымь или другимь предположеніемь, руководствуясь не критеріемь большей или меньшей ясности, а критеріемь большаго или меньшаго упора, дающаго возможность ей, какъ рычагу, двигать этоть внышній мірь въ сторону его большей зависимости оть человька. Физикы важно овладыть матеріаломь знанія, а для этого озаконить его такъ, чтобы имь сподручно было пользоваться.

Конечно, убъжденіе въ эмпирическомъ происхожденіи математики черезъ отвлеченіе отъ міра воспріятій, это чудовищное убъжденіе, которое Штейнеръ неоднократно высказываетъ въ своихъ сочиненіяхъ, отчасти объясняєтъ то упорство, съ какимъ Штейнеръ не хочетъ понять специфической задачи физики и автономности ея тѣсно, но четко отграниченной области. Понятно, что Штейнеру остается лишь плакаться о томъ, что вотъ-де до чего дошла абстракція: все сняли долой съ живой природы, всѣ ея свойства, всѣ краски,—остались только число и движеніе... Но физика вторить его жалобамъ не станетъ и вовсе не пожалѣетъ о полномъ исчезновеніи подъ ея разлагающимъ взглядомъ «внѣшняго міра»; ея «природа» вовсе не похожа на «природу», которую ласкало

единственное въ своемъ родѣ око Гете; физика безпощадно выкраиваетъ себѣ природу такъ, какъ это ей надо для ея цѣлей.

Чтобы это понимать, не надо быть физикомъ. Поэтъ Эмиль Верхарнъ говорить: «природа сама становится союзницей человъка въ борьбъ его съ нею. Она пронизана, измънена, перекроена, построена по чужой воль, по воль человька. И человькь, который въ теченіе стольтій покориль землю плугомь, преодольваеть теперь окружающее съ помощью воздуха, воды, свъта. Онъ сдълалъ изъ четырехъ, побъжденныхъ и скованныхъ, элементовъ связку для того, чтобы торжественно несли ее передъ нимъ, какъ нъкогда ликторы несли эмблемы побъды передъ римскимъ тріумфаторомъ». Вотъ нѣсколько патетически и риторически выраженный, но правильный по существу взглядь на соотношеніе науки и природы. Ученый натуралистьримлянинъ; природа-orbis terrarum, міръ; наука -urbs, Римъ; orbis превращается постепенно въ urbs или urbs въ orbis. Естествовъдъніе же Гете скоръе можеть быть срарнено съ эллинизаціей «варваровь», нежели съ романизаціей средиземнаго побережья.

Совершенно запутавшись въ своей полемикъ съ физикой, Штейнеръ произноситъ слъдующую многознаменательную угрозу: «кто краски, теплоту, звуки и т. п. принимаетъ за качественности, которыя, какъ

воздъйствія внъшнихъ процессовъ черезъ представляющій организмъ, существуютъ лишь внутри послъдняго, тотъ вынужденъ и все математическое и механическое, что связано съ этими качественностями, переложить въ это внутреннее. Но тогда ему ничего не останется отъ его внъшняго міра»... (W. 164).

Мы уже видъли, что у физиковъ отъ этого дыбомъ волосы не встаютъ; перекладывать же математику во внутрь нечего трудиться.

Конечно, каждому процессу въ субъектъ (въ «представляющемъ организмъ») соотвътствуетъ нѣкій процессь въ объектъ («воздъйствіе внѣшнихъ процессовъ»); пота bene: если подъ объектомъ разумѣть и физіологическую сторону «организма». Но до этого взаимодъйствія физикъ нѣтъ никакого дъла: она при всей «грубой чувственности», съ которою понимается ею «фактичность», все же «внутрення», въ томъ смыслъ, что она математична и логична, но она не о «внутреннемъ», а о «внѣшнемъ»; физика внѣшнее распыляетъ по возможности до конца (сохраняя чувственную концепцію его данностей) и дълаетъ это (при помощи математики) для того, чтобы стать полною хозяйкою надъ этимъ внѣшнимъ.

Но подобно тому, какъ можно подчинить себь при помощи опредъленныхъ, остроумно придуманныхъ и послъдовательно проведенныхъ пріемовъ массу людей, или выдрессировать, до полнаго послушанія, животныхъ, вовсе не погружаясь любовно во всъ затаенныя подробности ихъ психологіи, а сознательно закрывая на нее глаза; не допытываясь до первопричинныхъ импульсовъ и мотивовъ, а принимая во вниманіе и пользуясь извъстной искусственно-схематичной ихъ конфигураціей, — совершенно также допустимо поступать со всею природою въ цъломъ. Это и дълаетъ физика, и, надо отдать ей справедливость, — крайне успъшно. Что знаемъ мы о сущности электричества? Ничего! Но оно служитъ намъ, какъ безвольный слуга.

Если бы физика занималась таинственной первопричиной электричества, она насочинила бы еще довольно много интересныхъ и даже глубокихъ натурфилософскихъ теорій, но никогда не заставила бы электричество возить трамваи и освъщать комнаты. Однако подобно тому, какъ опытный руководитель человъческихъ массъ или ловкій дрессировщикъ дикихъ и «глупыхъ» животныхъ мало освъдомленъ о глубоко сокрытыхъ свойствахъ души тъхъ, что ему

повинуются безпрекословно, а потому показаніями такого руководителя или дрессировщика отнюдь не исчерпывается область возможнаго и нужнаго пля насъ знанія психической жизни. больше того-жизненной мистеріи одущевленныхъ существъ, совершенно также намъ недостаточно того, что можетъ знать и такъ отлично знаетъ физика. Тъ же самыя явленія, которыми она по-свойски беззастънчиво и въ обиду штейнеріанству орудуеть съ огромнымъ успъхомъ, тъ же явленія могутъ и должны быть взяты совсьмь подъ инымъ угломъ зрънія; подъ угломъ зрънія не власти а любви; это и дълаетъ Гете... Для физики «истина» то, что помогаеть ей овладъть физическимъ міромъ: для Гете «истина» то, что плодотворно для міра духовнаго. Девизъ физики: знать, чтобы предвидьть, предвидьть, чтобы какъ можно прочиве овладъть: девизъ Гете: знать. чтобы создать образь: создать образь, чтобы какъ можно прочиње полюбить 71.

Смъшивая совершенно различныя задачи физики и гетеанства, Штейнеръ попадаетъ впросакъ и, допуская не гипотетически, а по-своему аподиктически, вибраціонное движеніе въ свътовомъ явленіи, говоритъ, что движеніе это въ пространствъ онъ, Штейнеръ, могь бы, разумъется, увидъть, если бы его глазъ былъ соотвътственно организованъ, но онъ долженъ былъ

бы «в м в с т в съ этимъ движеніемъ получить и отвъчающее ему красочное впечатльніе» (W. 165). Вотъ и оказывается Штейнеръ, черезъ это необдуманное ваявленіе, среди тъхъ наивныхъ рядовыхъ физиковъ, которые нечаянно, въ своемъ «грубо чувственномъ воспріятіи фактическаго», (т.-е. фактически-дъйственнаго въ ихъ наукъ) забыли, что эвиръ—увы! только гипотеза... Насколько мудръе и осторожнъе (при всъхъ полемическихъ недоразумъніяхъ), протестъ самого Гете противъ Ньютона, выраженный въ словахъ «с в в тъ и глазъ—одно и то же» 72.

Итакъ, Штейнеръ, повидимому, больше вѣритъ въ дѣйствительную реальность всѣхъ этихъ вибраціонныхъ движеній, нежели Дюбуа-Реймонъ, на котораго онъ обрушивается. Конечно, Дюбуа-Реймонъ напрасно говоритъ объ отсутствіи у Гете «понятія механической причинности» въ такомъ тонѣ, какъ если бы онъ котѣлъ указать этимъ на промахъ, на недостатокъ Гете (Goethe und kein Ende) 73; но Штейнеръ еще менѣе правъ, нежели Дюбуа-Реймонъ, когда онъ разсматриваетъ дѣятельность математической физики, какъ часть всего природовѣдѣнія, которымъ занимался Гете. Это не часть, а научное цѣлое въ себѣ.

И съ точки эрѣнія этого цѣлаго правъ Дюбуа-Реймонъ съ своимъ ignorabimus <sup>74</sup>.

Хотя Гете въ приведенной Штейнеромъ цитатъ

любезно приглашаетъ математиковъ для Beihilfe der Messkunst 76, но въ сущности онъ имъ почти ничего не оставилъ; имъ просто нечего дълать въ его теоріи цвътовъ; скоръе математика—и объ этомъ Гете говоритъ въ другомъ мъстъ—важна, какъ образецъ строгой послъдовательности, какъ наставница въ точности.

# § 4.

Штейнеръ бьется, какъ рыба объ ледъ, пытаясь пробиться къ раздълительной формулъ о Гете и о научной физикъ. Выше упоминалось уже о мнимомъ «объясненіи», къ которому будто стремится научная физика. Эта несчастная мысль объ объясненіи и является на пути размышленія Штейнера тою ледяною корой, о которую онъ нътъ-нътъ да стукнется, думая выплыть наружу, къ ясному солнцу; а стукнувшись, рикошетомъ несется на темное дно и тамъ удивляется, что попаль сквозь свъть во мракъ. Правда физическая наука иногда объясняетъ намъ внъшній міръ, и потому часто даже отъ ученыхъ спеціалистовъ слышищь выраженія: «наща наука объясняеть то или другое такимъ то образомъ», но это-рефлекторное, невольное, побочное дъйствіе науки, ибо ея задачей является вовсе не объясненіе, а овладъніе. Изъ двухъ гипотезъ настоящій ученый остановится не на той, которая лучше объясняеть, а на той, которая болье взрываеть и бороздить пашню науки. Объясняеть, котя конечно изъ страшной глубины, а потому не для всъхъ, именно Гете, а не наука 76.

Поэтому эря нападаеть на нее Штейнерь за то. что она «думаетъ процессъ въ природъ, поддаюшійся наблюденію, объяснить тымь, что свопить его къ процессу, не могущему быть объектомъ наблюденій» (W. 170) или, какъ онъ говорить дальше (W. 171—172), пытаясь болъе точно выразиться: «наука переносить почерпнутыя изъ опыта представленія въ такую область дъйствительности, которую нельзя наблюдать, и дълаеть такимъ образомъ въ сущности не что иное, какъ выводить одно наблюдаемое изъ другого; только она это другое наблюдаемое произвольно переносить въ такую область. которая не поддается наблюденію». Въ качествъ доказательства, Штейнеръ приводитъ опять разсужденіе 77 Дюбуа-Реймона о матеріи и движеніи, заканчивающееся извъстнымъ заявленіемъ этого ученаго, что «никогда мы не будемъ лучше, нежели сегодня, освъдомлены о томъ, что именно, какіе призраки водятся въ пространствъ, гдъ находится матерія». Не заявляеть ли здъсь, устами одного изъ лучшихъ своижь адептовь, осязавшихь камень мудрости, сама наука о невозможности для нея объяснить!

Итакъ, оказывается, что при помощи фантастической матеріи, понятіе которой Штейнеръ самъ привнаетъ распыленнымъ, разложеннымъ наукою въничто, и при помощи движенія гипотетической матеріи, движенія, котораго никто не можетъ наблюдать, ибо оно перенесено за предълы опыта,—наука совершаетъ чудеса своей власти надъ природой. И этого факта недостаточно, чтобы разъ навсегда понять задачу науки и не требовать отъ нея объясненія?

Заслуживаетъ особеннаго вниманія здъсь и слово «произвольно»; оно въдь звучить у Штейнера одіозно; и воть это съ виду крощечное обстоятельство еще подтверждаетъ недоразумъніе, въ которомъ безнадежно запутался Штейнеръ. Да. конечно. произвольно! Не только произвольно: наука расправляется съ природою иной разъ почти съ фанта. стическою беззастънчивостью. И воть здъсь лежить одна изъ пограничныхъ чертъ между Гете и наукой. Хотя Гете также навязываеть природь свои идеи. но онъ рождаются послъ терпъливаго и любовнаго всматриванія въ природу и обратно: примъняются къ дальнъйшему вывъдыванію ея тайнъ съ нъжною осторожностью; онъ какъ бы естественно прилаживаются къ ея явленіямъ. Образъ дъйствія, совершенно противоположный физико-научному методу.

А при такой противоположности, непоправимой для пальнъйшаго разсужденія ошибкой является. какъ это дълаетъ Штейнеръ, употребление слова свътъ въ одномъ смыслъ и для теоріи цвътовъ Гете, и для физики. Когда Гете говориль свъть (въ примъненіи къ эмпирической сторонъ своего ученія), онъ имълъ въ виду свойство глаза, символически перенесенное во внъ; когда физика говоритъ свътъ, она имъетъ въ виду произвольно-фантастически препарированное ею понятіе о форм'в движенія. Кто правъ? Оба правы по-своему. И не правъ опять только Штейнерь, ибо онъ говорить: «свътъ самъ данъ въ непосредственномъ воспріятіи». Гдъ дань? Въ какомъ воспріятіи? Это или фактическая ошибка или мистическая риторика: ничего больше. Ибо пусть каждый спросить себя, видълъ ли онъ во внъшней природъ свъть, именно безкрасочный свѣтъ?

Die Farben sind Thaten des Lichts, Thaten und Leiden. In diesem Sinne können wir von denselben Aufschlüsse über das Licht erwarten. «Краски сугь дъянія свъта, дъянія и страданія. Въ этомъ смысль можемъ мы отъ нихъ ждать разъясненій относительно свъта».

Такъ говорить Гете въ предисловіи къ Ученію о цвътахъ. О свътъ, какъ и о личности человъка, судить мы можемъ только по дъяніямъ и по страданіямъ...

Для физики свътъ имъетъ строго объективный смыслъ и есть терминъ, который обозначаетъ гипотетическое нъчто, являющееся неизвъстнымъ субстратомъ извъстнаго и наблюдаемаго феномена; этотъ субстратъ раньше носилъ грубо-матеріалистичный атомистическій и вещный характеръ (противъ чего справедливо возражалъ въ своемъ споръ съ ньютонизмомъ 78 Гете); чъмъ дальше, тъмъ больше этотъ субстратъ отвлекается отъ матеріи, динамизируется и наконецъ превращается на нашихъ глазахъ въ чистъйшую и удобнъйшую для физики абстракцію.

Для Гете—свътъ полярность тьмы; вотъ уже нъчто словно антифизическое; а когда дальше (въ другомъ мъстъ) мы слышимъ (цитирую приблизительно), что зръніе есть способность человъка итти навстръчу Богу, касаться Отца Небеснаго, то мы явно (и въ этой явности, въ этой дуалистической четкости—все дъло) вступаемъ въ область метафизики и религіи Гете.

Вѣдь это движеніе навстрѣчу Отцу Небесному есть продолженіе мысли Христа объ окѣ,—свѣтильникѣ тѣла, мысли, о которой говоритъ Лука (XI, 34).

По мнънію Декарта свътъ есть движеніе невъдомой среды. По мнънію Плотина, свъть относится къ глазу, какъ Божество къ разуму (мой;) 79. Гете думаль и такъ, какъ думалъ Декартъ, и такъ, какъ думаль Плотинь, не смешивая этихь двухь думь. Сто льть тому назадь Гете утверждаль многократно и въ письмахъ, и въ разговорахъ, что сущность свъта та же, что и явленій химическихъ, электрическихъ и магнетическихъ. Это есть то «новое» воззръніе, котораго нынъ держится «строгая» точная опытная наука, полагая, что впервые выставила его. Это одна дума Гете о свътъ-физическая. Метафизическую онъ имълъ въ виду, когда, напримъръ, сказалъ Шопенгауэру (въ 1813 г.) въ отвътъ на его субъективистическія замѣчанія: «Что?! Свѣтъ существуєть по вашему лишь постольку, поскольку вы его видите? Нътъ! Васъ самихъ бы не было вовсе, если бы свътъ васъ не видълъ...»

Если Кантъ полагалъ, что физика есть наука не о самихъ явленіяхъ, а для опыта о нихъ, то о своеобразной «физикъ» Гете можно сказатъ, что хотя ученіе о цвътахъ и не является наукою культурнаго ряда, но оно—для культуры. Гете въ сущности и выразилъ эту мысль въ приведенномъ у Штейнера (W. 182) письмъ къ Шарлоттъ фонъ Штейнъ, написанномъ по случаю окончанія работы надъ тео-

ріей цвѣтовъ: «я не расканваюсь въ томъ, что пожертвовалъ этой работѣ столько времени. Ей я обязанъ тѣмъ, что достигъ той культуры, которую мнѣ едва ли удалось бы пріобрѣсти другимъ путемъ».

#### Глава V.

# ВИТАЛИЗМЪ ЭВОЛЮЦІОНИЗМЪ МЕХАНИЦИЗМЪ И МЕТОДЪ ГЕТЕ.

§ 1.

Совершенно правильно отмежевываетъ Штейнеръ теорію Гете отъ теоріи виталистовъ и механицистовъ. Но расцънка этихъ теорій, какъ и слъдовало жпать, у него ошибочна. Онъ не отдаетъ должнаго сознательному, себя разумно ограничивающему, механицизму; ставить витализмъ надъ механицизмомъ; ограничивается тъмъ, что вскользь называетъ понятіе жизненной силы (Lebenskraft) безсодержательнымъ: тогда какъ въ немъ не столько недостатокъ содержанія, сколько наличность мотивовь къ неизбъжной путаниць: это понятіе либо тавтологично, либо контрадикторно, что гораздо хуже для всей, основополагающейся на немъ, теоріи: Штейнеръ видитъ въ возэръніи Гете какъ бы шагъ впередъ отъ витализма, не съумъвшаго узръть сверхчувственное въ чувственномъ органическомъ образъ, въ чемъ будто именно и заключается заслуга Гете и отоутствіе чего является причиною безсодержательности понятія «жизненной силы» (W. 111).

Прежде всего надлежить вспомнить, что и какъ думаль Гете о силь и объ отношеніи ея къ жизни. Сдълать это вовсе не трудно, ибо кто же изъ занимавшихся мыслителемъ Гете не читалъ Віldungstrieb (1817), статьи небольшой, но крайне важной для пониманія какъ біологизма, такъ и критицизма Гете. Ръчь идетъ въ ней объ «органической матеріи» Каспара Фридриха Вольфа, которая напълена существенно-пъйственною силою, vis essentialis. «Слово с и л а», разсуждаетъ Гете, «означаетъ прежде всего нъчто исключительно-ф и з и ч е с к о е, даже механическое»; поэтому «то, что должно организоваться изъ матеріи»— (черезъ эту «силу» Вольфа) -- «остается для насъ темнымъ непонятнымъ пунктомъ». Въ этихъ словахъ осуждена разъ навсегда всякая виталисти ческая попытка, ибо указано на вн в - органическій смыслъ понятія силы, если только это слово, взятое строго, какъ естественнонаучный терминъ, должно вообще им в ть опредъленный смыслъ, а не обезсмысливать того, что честнымъ усиліямъ немногихъ великихъ умовъ удалось разграничить и построить; косвенно тъми же словами утверждается и в н ворганический характеръ матеріи, какъ таковой (выше въ той же стать указывается на путаность термина «органическая матерія»). Такимъ образомъ организмъ противопоставляется какъ силъ, такъ и матеріи. Это—одно изъ величайшихъ прозръній Гете. Кто этого не замътилъ, тотъ въ Гете, какъ въ естествоиспытателъ, ничего не понялъ, несмотря на то, что можетъ быть и прочелъ всъ томы его изслъдованій по знаменитому Sophien-Ausgabe.

Противопоставленіемъ понятій и силы и матері и понятію жизни Гете вовсе не совершиль какого то «шага впередь» по отнешенію къ витализму, вовсе не «споспъшествоваль» прогрессу науки виесеніемъ новаго принципа, а, во-первыхъ, отдълиль свое въдъніе отъ знанія механицистовъ, предоставивъ точной наукъ развиваться въ ея направленіи и нисколько не навязывая ей своихъ возэръній; во-вторыхъ, осудиль разъ навсегда витализмъ и вообще всякую монистическую путаницу (даже дълающую куда то «шагъ впередъ отъ витализма») и тъмъ самымъ еще разъ скръпиль свой дуализмъ.

Дъло въ томъ, что, въ противоположность, напримъръ, эволюціонизму. — механицизмъ представляеть собою не дурной антропоморфизмъ, а хорошій, т.-е. минимально-неизбъжный. Преобладающія положительныя свойства «человъкообразія» механицизма находятся въ связи съ логико-математическою стороною нашего существа: преобладающія отрицательныя свойства эволюціонизма связаны съ эмпирико-психологическою стороною; въ самомъ дѣлѣ: какъ будто природа нуждается подобно человъку во времени, чтобы наладить работу надъ своими изпъліями... Хорошъ механицизмъ тогда, когла онъ сознаетъ свою антропоморфичность. Штейнеръ знаетъ (и конечно не признаетъ) только механицизмъ грубый, не критичный. Это явствуетъ изъ его разсужденія по поводу механическаго представленія и наблюденія (W. 196). Штейнерь не хочеть понять. что не наблюдение говоритъ критически-осмотрительному наблюдателю о механизмъ природы, а наобороть: идея о такомъ механизмъ, выросшая на почвъ погико-математического свойства нашего интеллекта. невольно предпосылается наблюденію, ш все наблюпение незамътно подчиняется этой предпосылив. Заслуга же критицизма въ отношеніи къ механицизму именно и заключается въ ограниченіи и въ регулированіи послѣдняго, т.-е. въ томъ, что съ механицизма снято пятно претензіи быть якобы единымъ абсолютноистиннымъ методомъ и ему даны зрячесть и воля, чтобы дѣйствовать увѣренно и рѣшительно до самаго конца, не боясь никакихъ выводовъ, какъ бы философски или религіозно они ни были непріемлемы, напередъ зная, что всѣ его выводы неизбѣжно односторонни, относительны и требуютъ идеалистическаго восполненія.

Итакъ. Штейнеръ не подозръваеть о возможности критичнаго механицизма, и поэтому отъ его нападокъ на послъдній въетъ докантіанскимъ метафизическимъ недоразумъніемъ; поэтому же Штейнеръ поетъ хвалу Гете за мнимый шагь впередь (котораго тотъ вовсе не дълалъ), вмъсто того, чтобы допустить предположеніе, что Гете могъ въдь самъ частью недооцънить механицизмъ 80, частью (будучи по природъ своей весьма далекъ отъ погико-математическихъ проэкцій) даже тамъ и здъсь невърно взглянуть на его данныя. Разобраться въ этомъ вопросъ Штейнеру трудно потому уже, что, имъя ввиду ту или другую гипотезу, идею, тотъ или другой методъ, онъ все время думаетъ объ одномъ заданіи: объяснить. Причемъ логическое объяснение кажется ему верхомъ объективности, тогда какъ на самомъ дълъ самый дурной антропоморфизмъ, это—самодовольное безостаточное о бъясненіе, заключающееся въ безупречно логичныхъ отвътахъ на вопросъ какъ, для чего и почем у. Послъдовательность требсвала бы, чтобы Штейнеръ въ совершенно внълогичной чистотъ созерцанія Гете усмотрълъ самый кричащій антропоморфизмъ 81.

Вотъ что пишетъ по поводу «объясненія» одинъ современный ученый Pierre Duhem: «Физическая теорія не есть объясненіе. Она есть система математическихъ положеній, которыя выводятся изъ небольшого числа принциповъ и имъютъ своею цълью дать простое и полное изложеніе группы экспериментальныхъ законовъ, соотносящихся другъ другу» 82. Тотъ же ученый обращаетъ вниманіе на то, что физическій законъ, говоря точно, ни въренъ, ни ложенъ, а приблизителенъ.

Итакъ—осмысливаніе явленій (и притомъ неизбѣжно одностороннее, въ значительной мѣрѣ утилитарно-практическое), а не объясненіе ихъ, преслѣдуется механицизмомъ. Кантъ, который къ сожалѣнію самъ употребляетъ слово «объясненіе» <sup>83</sup> (конечно, лично не впадая при этомъ въ недоразумѣніе, и не вызывая послѣдняго въ читателѣ, знающемъ кантовское отверженіе послѣднихъ всеразъясняющихъ причинъ), прямо объявляетъ въ § 80 К р. с п. с у ж д. невозможность для человѣка выслѣпить механизмъ природы до пункта встръчи съ ея цъле-(что единственно и могло бы быть сообразностью названо объясненіемъ); невозможно это оттого, что пля точнаго познанія умопостигаемаго субстрата природы необходимо обладать не только чувственнымъ соверцаніемъ: увидъть основаніе механизма явленій по особеннымъ законамъ могъ бы лишь интуитивный, а не дискурсивный разсудокъ. Воть почему любая эволюціонная теорія, съ точки эрънія Канта, лишь отодвигаеть объясненіе, думая въ своемъ самомнъніи, что даетъ его 84. Осмысливаетъ же вообще всякая теорія и всегда тымь путемь, что препарируетъ природу согласно опредъленной задачъ. Какъ препараторный методъ, не только допустимъ, но важенъ и цъненъ и эволюціонизмъ. Видъть же въ немъ объяснение можетъ лишь умъ крайне непритязательный.

Воть почему эволюціонизмъ всегда представлялся Гете философскою несостоятельностью,—«с л овомъ, которое насъ только задерживаетъ на мѣстѣ» (см. Bildungstrieb).

Скоръе объясненіе, озареніе даеть и дея Гете, напримъръ, о сочетаніи одновременности и послъдовательности въ метаморфовъ. Eine Art Wahnsinn,—восклицаеть самъ Гете по этому поводу; но въ этомъ безуміи и лежитъ послъдняя, хотя только на мгновеніе проникающая въ разумъ, я с н о с т ь . Ибо «hiatus», то зіяніе (о немъ Гете говоритъ въ стать в 1817 г. Bedenken und Ergebung), между идеей и опытомъ, которое нестерпимо терзаетъ челов вческій умъ, на мигъ единый снимается, заполняется; Гете утверждаетъ, что естественно для челов вка преодол вать это зіяніе даже безуміемъ (Albernheit) 85.

### § 3.

Мы опять незамътно подошли къ вопросу, отвътъ на который, даже самый краткій, самый приблизительный, потребовалъ бы отдъльной большой главы. Какова связь и отношеніе между Гете и основателемъ экспериментальной біологіи, Дарвиномъ; между созданной Гете цълостностью, извнъ представляющейся полу-наукой, полу-искусствомъ, и названной имъ м о р ф о л о г і е й—и основою многочисленныхъ расътвленій всяческаго эволюціонизма, который черезъ соломинку скромной и узкой доктрины, несомнънно имъющей относительное научное значеніе, такъ быстро и легко раздувается въ мыльный пузыръ всеобъемлющаго міровоззрънія, абсолютно-истинной философіи, душеспасительной теософіи и усовершенствованной религіи?

Вмѣсто прямого отвѣта на этотъ вопросъ кочется предложить читателю принять къ свѣдѣнію слѣдую-

щіе пункты: во-первыхъ, всь направленія и теченія духа находятся въ связи: во-вторыхъ, за сходственными чертами. прямо бросающимися въ глаза. часто скрывается самое глубокое коренное различіе: въ третьихъ, паеосъ открывателя или изобрътателя. каковымъ былъ Дарвинъ, вполнъ понятенъ: безъ въры въ свою идею, какъ въ архимедовъ рычагъ, ничего крупнаго создать нельзя:--но едва ли умно быть болье дарвинистомъ, нежели самъ Дарвинъ... Итакъ, признавая за послъднимъ всъ его великія заслуги передъ біологіей, взглянемъ на подсознательныя пружины дарвинизма, какъ міровозарѣнія. Вѣдь его можно понять либо какъ безвольное косное увлеченіе удобной гипотезой въ такой мъръ, что она сотворилась кумиромъ, т.-е. стала догматической теоріей; либо (въ болъе остромъ случаъ псевдо-метафизической проповъди) какъ невольное утверждение своего ретроспективнаго естественно - и с т о р и ч е с к а г о ясновидьнія; въ первомъ случаь дарвинизмъ-дурная схоластика; въ последнемъ случав, въ особенности продолженный Геккелемъ, -- оккультная генеалогія, своего рода Акаша-хроника. Дарвинизмъ-не плодъ непосредственнаго чистаго созерцанія и творческой предметной мысли, не творческая метафизика, прошедшая сквозь критицизмъ, т.-е. другими словами не морфологія Гете, который відь подъ метаморфозой

не разумълъ ни отвлеченнаго логическаго понятія, ни фактическаго происшествія.

Зпась повторяется все та же любопытная исторія. что и при сопоставленіи и исканіи связи между Гете и Спинозою. Гете и Шеллингомъ и т. д. и т. д. Позволю себъ провести музыкальную аналогію. Бетховенъ или Вагнеръ пользовались всевозможными аккордами, никогда не позволяя отдъльному аккорду овладъвать ихъ гармоническимъ воображеніемъ, приводить послъднее въ состояние косности: то же имъло мъсто и относительно другихъ музыкальныхъ средствъ. Не то слышимъ мы въ современности; напримъръ: вмъсто всевозможныхъ аккордовъ раздаются у одного вовсе невозможные, у другого все одинъ и тотъ же: послъдній случай, т.-е. закоснълость, ведеть къ тому, что то средство, тотъ пріемъ, на которомъ безсильно повисло все музыкальное построеніе даннаго художника, начинаетъ казаться не только будто имъ самимъ «изъ ничего» созданнымъ, но и навязчивостью своею вынуждаеть вспоминать о своемъ «создатель» всякій разъ, какъ это злоупотребленное послъдсредство (напримъръ, какой-нибудь пряный акнордъ) -- совершенно умъстно и безъ излишней уродливой выпуклости окажется и у Бетховена. Вспоминать и, конечно, сопоставлять съ этимъ «создателемъ»! Вотъ такимъ Бетховеномъ былъ Гете. Разумѣется, я не хочу въ Дарвинѣ или въ Шеллингѣ видѣть нѣчто столь же малоцѣнное или даже отрицательное, какъ въ современныхъ музыкальныхъ модернистахъ. Но аналогія, конечно принятая сит grano salis, лучше всякихъ разсужденій вскрываетъ незатѣйливую «ассоціацію идей», происходящую въ головахъ этихъ столь надоѣвшихъ сопоставителей Гете съ п-нымъ количествомъ дѣятелей (которые по сравненію съ нимъ в с в односторонни, болѣе или менѣе мономаны, болѣе или менѣе одержимы) и всѣхъ этихъ генеалоговъ современныхъ идей, подыскивающихъ имъ родителей и предковъ, присматриваясь только къ словесному платью или къ логическимъ манерамъ, внѣшне напоминающимъ эти идеи.

Ну развѣ жизненный образъ, въ который всматривался и о которомъ въ безконечныхъ и нѣжныхъ варьяціяхъ училъ Гете, противопоставляя его матеріи и силѣ, а слѣдовательно отвлекая его и отъ той и отъ пругой,—научно и метафизично равнозначущъ грубо-эмпирически схваченному и съ практической наглядностъю вычерченному біологическому образу у Дарвина?

Неужели все равно, представляещь ли себъ жизнь и нашу (и окружающую насъ) природу въ видъ органической гармоніи, хотя и съ диссонансами, но съ та-

кими, которые не отрываются вовсе отъ идеальнозримыхъ прообразовъ, —или же представляешь себъ міръ въ видъ нечаяннаго скопища разрозненныхъ существъ, околачивающихся одно возлъ другого, взаимно снъдаемыхъ одно другимъ и черезъ такое пріятное и полезное занятіе постепенно развивающихся? Гдъ Гете—и гдъ Дарвинъ?

Здѣсь кстати вспомнить, что Дарвину посчастливилось: его сопоставляли и съ Ницше; и въ этомъ случав можеть быть дана еще болве краткая разграничительная формула, которая вмъсть съ тъмъ отчасти отграничиваетъ отъ Дарвина не только Ницше, но и Гете: «борьба за существованіе»-и «воля къ власти»; если послъднюю понимать не въ вульгарно-«ницшеанскомъ» смыслъ, то подъ такимъ девизомъ могъ бы подписаться и Гете (какъ его въ своихъ письмахъ предвосхитилъ Бетховенъ); ибо «воля къ власти» есть тогда не что иное, какъ стремленіе къ благородству; такая воля къ власти не противоръчить алканію вселенской любви, опредълявшему мысль Гете. Тогда какъ по Дарвину: лучше напиться изъ лужи, чъмъ умереть отъ жажды, по Гете, Бетховену и Ницше: лучше умереты! Спрашивается, гдъ осталось сходство? Мозолистый, приземистый, увертливый, сгибающій шею Миме похожь ли на Зигфрида? И при такомъ расхожденіи въ противоположныя

стороны всъхъ склонностей человъческаго прообраза можно ли надъяться, что путемъ «полового подбора» въ одинъ какой-нибудь родъ можетъ быть внесено и то, чего въ немъ никогда не было?

Da sah'ich denn auch
Mein eigen Bild;
Ganz anders als du
Dünkt'ich mir da:
So glich wohl der Kröte
Ein glänzender Fisch;
Doch kroch nie ein Fisch aus der Kröte.

Такъ говоритъ Зигфридъ, обращаясь къ Миме, разсказывая ему о томъ, что увидълъ, наклонившись къ зеркальнымъ водамъ чистаго источника.

Нътъ, гетевскій образъ предпочитаетъ погибнуть въ своей временной проэкціи эдъсь на землъ, чъмъ во что бы то ни стало матеріализироваться и динамизироваться, «борясь за свое существованіе».

Смотря подъ этимъ угломъ эрънія на всю біологію, придешь къ инымъ мыслямъ, нежели дарвиновская теорія сплава, случайностей, наростовъ и искривленій,—словомъ всей той кривой импровизаціонной линіи, въ которую неизбъжно вычерчивается линія роста, разъ что единицей давленія (т.-е. жизни, т.-е. воли къ бытію) принять не разумомъ эримый прообразь, а какое ни на есть становленіе; не долгь стать, а сліпое хотініе становиться...

Но всего этого Штейнеръ не замътилъ: онъ дарвинизировалъ Гете, ибо дарвинизированъ въдь и самъ онъ. Вычитая многотысячелътній эзотеризмъ изъ штейнеріанства, получишь въ остаткъ современный эмпирико-догматическій монизмъ въ стилъ Геккеля.

#### § 4.

Различіе исходныхъ пунктовъ естественной науки и природовѣдѣнія Гете несравненно отчетливѣе вырисовывается, если, вмѣсто противоположенія простого въ наукѣ сложному у Гете, не мудрствуя, укавать на то, что наука преимущественно идетъ отъ я в м е н т о в ъ, Гете — преимущественно отъ о браза.

Для усвоенія этого исходнаго пункта возвратимся на мгновеніє къ витализму съ его пресловутой «жизненной силой». Что матерія, какъ таковая,—далеко еще не жизнь и что легко представить себъ первую въ качествъ прямой противницы послъдней, это, конечно, допустить каждый... даже монистъ; что же касается силы, то совершенно такое же соотношеніе ея съ жизнью какъ-то не сразу укладывается въ сознаніи. Между тъмъ, или жизнь есть сила,—тогда

выраженіе «жизненная сила» есть тавтологія; или жизнь не есть сила. -- тогда сила, какъ таковая. является врагомъ жизни, ибо все, что нежизнь. тъмъ самымъ-жизневраждебно, смертоносно; въ случав выраженіе «жизненная сила» есть contradictio in adjecto: чъмъ больше довлъетъ жизнь, тъмъ меньше довлъетъ сила, какъ нъчто внъ-жизненное, анорганическое: сила же. вполнъ подчиненная жизни, не есть уже сила, какъ таковая. Итакъ, выражение «жиэненная сила» допустимо лищь какъ переносное, не научное, тольно литературное, приблизительное и притомъ обращенное: именно, изъ сильной-т.-е. могучей и богатой-жизненности. Но жизненность тъмъ мощнъе и роскошнъе, чъмъ болъе четокъ образъ. Что же означаетъ эта большая или меньшая четкость образа? Извъстную степень самоутвержденія, самосознанія, обособленности: эта четкость своеобразныхъ чертъ говоритъ о точныхъ предълахъ индивидуальности; чъмъ графичнъе и оригинальнъе линіи, тъмъ остръе, слъдовательно, граница, не только природою проведенная между данной личностью и окружающимъ, но и разумомъ осознаваемая между ея внъшнимъ обликомъ и міромъ внутри ея, какъ символическая граница, отдъляющая плоть отъ духа.

Не вообще нъчто сверхчувственное <sup>86</sup> видълъ Гете въ чувственномъ образъ (т.-е. въ предълахъ чувственнаго образа), а, прослѣживая самую предѣльную линію, з а которой остается этотъ чувственный образъ (т.-е. какъ бы несмотря на самую чувственность образа), могъ Гете уловить умопостигаемый характеръ даннаго недѣлимаго и его связъ со всеобщимъ, схватить и суть данной личности и ея соотношеніе съ прообразомъ. Вотъ что значитъ итти отъ образа. Конечно, тѣмъ же путемъ невольно шло, но менѣе сознательно и отважно, а п о т о м у болѣе абстрактно, слѣдовательно не столь неуклонно, все описательное естествознаніе.

Преимущество Гете заключалось въ небывалой личной геніальности, въ особенной чистотъ зрѣнія, въ глубокости и напряженности мышленія. Кстати, что Гете считалъ философичность необходимою духовною принадлежностью для естествоиспытателя, явствуеть изъ замѣчанія о Кювье, который <sup>97</sup>, по словамъ Гете, «не обладая почти никакою философіей, воспитаетъ лишь очень освѣдомленныхъ учениковъ, но недостаточно глубокихъ».

## § 5.

Въ какомъ же отношении исхождение отъ образа стоитъ съ исхождениемъ отъ простого или сложнаго, отъ общаго или частнаго, отъ цълаго или частей?

Штейнеръ (Aesth. 18) находитъ, что Щиллеръ

«глубже, нежели кто-либо» заглянуль въ суть гетевскаго генія, когда онъ въ письмѣ своемъ къ Гете (23/VIII 1794) очертилъ его методъ въ слѣдующихъ словахъ: «Вы берете природу заразъ всю вмѣстѣ, для того чтобы освѣтить себѣ отдѣльный феноменъ; въ цѣлостности ея явленій ишете Вы основаніе для объясненія каждаго недѣлимаго. Отъ простѣйшей организаціи подымаетесь Вы, шагъ за шагомъ, къ болѣе сложной (verwickelten), чтобы наконецъ построить самую сложную, т.-е. человѣка, ге не ти чески 88 изъ матеріаловъ всего зданія природы».

Конечно, Шиллеръ и по сію пору болъе, нежели кто-либо, компетентенъ какъ въ своихъ сужденіяхь о Канть, такъ и о Гете. Но отсюда еще не слъдуетъ, что все, имъ сказанное, объ этихъ своихъ учителяхъ, безусловно пріемлемо. Въ частности Штейнеру и здъсь не посчастливилось съ цитатой. Какъ разъ въ данномъ случав отзывъ Шиллера вовсе не характеренъ; онъ могъ бы быть, напримъръ, отчасти пріурочень и къ автору Косм о с а, къ Александру Гумбольдту. Индивидуальногетевскаго метода, въ этихъ, по крайней мъръ, словахъ, Шиллеръ не описалъ намъ, а то, о чемъ онъ говорить волъдъ за этимъ описаніемъ (и на что особенное удареніе ставить Штейнерь), именно о «накъ бы воспроизведеніц», т.-е. о реконструкціи, о

вторичномъ созиданіи (Nacherschaffen) человъческой организаціи и о всматриваніи Гете такимъ путемъ въ «скрытую технику» творящей природы, это интуитивно-идейное всматриваніе вовсе не стоить въ зависимости отъ того распорядка (и постепенности) въ наблюденіяхъ, о какомъ Шиллеръ говорить въ приведенныхъ выше словахъ. Для этого Nacherschaffen Гете сосредоточивался чаще всего на отдъльномъ образъ, прозръвалъ чрезъ него во всеобщее, имъ освъщаль себъ всю природу и въ немъ искалъ осмыслить ея цълое... Думаю, что Гете улыбался тщетнымъ усиліямъ своего новаго друга-постичь непостижимое ему самому въ самомъ себъ,-читая нанъ разъ это мъсто письма Шиллера, который въдь тогда еще только что подошель къ нему ближе и, чувствуя себя прежде совершенно чуждымъ ему, не могъ сразу правильно и точно формулировать свой вэглядъ на столь сложный вопросъ, какъ естественный методъ Гете.

«Отъ простъйшей организаціи подымаєтесь Вы, шагъ за шагомъ, къ болѣе сложной». Такъ пишетъ Шиллеръ, а Штейнеръ съ восторгомъ подписываєтся подъ его словами, забывъ, какъ онъ, нѣсколькими годами раньше (W. 93), настаивалъ на томъ, что Гете шелъ въ своемъ природовѣдѣніи отъ сложнаго къ простому,—настаивалъ, впрочемъ, въ разрѣзъ (какъ

это будеть ниже показано) съ приведеннымъ имъ же самимъ (W. 202) отзывомъ «философа гетеанства» Гегеля, о протофеноменъ... Ото всей этой растерянности лишенному тенденціозности скромному цѣнителю гетеанства становится только весело на дущь: настроеніе его напоминаеть радость ребенка, опрепъленно знающаго, гдъ спрятана вещь, тщетно искомая взрослыми; правда, и самъ ребенокъ достать ее не въ состояніи, но онъ довольствуется тъмъ, что видить ее, въ противоположность взрослымъ. Въ самомъ дълъ, ученые философы, ученые естественники, ученые оккультисты и «монисты» всв подходять къ сфинксу Гете съ готовыми своими схемами и при этомъ всъ эти ученые (и полуученые) мнять себя непредубъжденно судящими: unbefangen; впрочемъ. философы-критицисты схематизирують не прикровенно... На самомъ дълъ, чтобы судить о Гете, конечно очень полезно быть ученымъ, но крайне не полезно обращать Гете въ свою научную въру. Использовать Гете можно только для души, лично для себя, но отнюдь не для защиты или обоснованія какого бы то ни было научнаго, нравственнаго или въроисповъднаго предположенія или положенія.

Спекулятивный духъ идеть отъ единства, интуитивный—отъ многообразія, говорить Шиллеръ все въ томъ же, всѣми такъ часто цитируемомъ, письмѣ

отъ 23/VIII 1794; это - величайшія opposita, заявляеть Шиллеръ; но геніальные представители этихъ противоположныхъ типовъ (напримъръ, Кантъ и Гете) сходятся по его мивнію на полпути... Однако, при сопоставленіи Гете и Линнея, оказывается, что Гетенесомнънно болъе интуитивный типъ, нежели Линней, --- все же полубезсовнательно предпосыпаль своимъ наблюденіямъ убъжденіе въ единствъ всего сущаго, а Линней-типъ по сравненію съ Гете конечно болье спекулятивный-предпосылаль однако наблюденіямъ идею о многообразіи творчественныхъ замысловъ. Гете и Линней окончательно не сходились гдъ либо на полпути (нечаянно сопринасаясь лишь тамъ и здъсь между собою), но наоборотъ двигались въ разныхъ направленіяхъ (хотя и на одной плосковъ противоположность Дарвину, Геккелю, Штейнеру); причемъ болъе интуитивная филіація Гете упиралась въ спекулятивистическій пункть единства, а болъе спекулятивная классификація Линнея упиралась какъ будто въ интуитивистическій пункть многообразія... Вовсе не съ тъмъ, чтобы запутать вопросъ или отринуть и эту часть письма Шиллера, которая выше помогла выяснить важныя стороны проблемы, позволяю я себъ такой разборъ. Схема Шиллера о двухъ opposita конечно сама по себъ върна, - хотя въ ней самой не учитана возможность

индивидуальной склонности спекулятивиста къ плюрализму и интуитивиста къ монизму... Шиллерь, выясняя оба метода, указываеть на различное направление внимания: у интуитивиста къ индивидуумамъ, у спекулятивиста къ родамъ. Я позволилъ себь взять подъ сомньніе отзывъ Шиллера только съ тьмь, чтобы показать, что, по сравненію сь другими крупными индивидуальностями, Гете наиболье не схемативируемъ. Въ самомъ дълъ, исходя одновременно отъ множественности, отъ индивидуумовъ,и отъ единства, отъ идеи, Гете одновременно и интуитивисть и спекулятивисть; или: ни то ни другое. По сравненію съ Линнеемъ онъ и болье спекулятивенъ (ибо Линней отъ единства всего сущаго быстро соснальзываеть къ многообразію творчественныхъ замысловъ и закрѣпляеть ихъ въ устойчивыхъ родахъ) и болъе интуитивенъ (ибо Линней не замъчаетъ тонкихъ особенностей въ отдъльныхъ индивидуумахъ и. не останавливаясь на ихъ пристальномъ созерцаніи, быстро гонить ихъ въ приблизительно соотвътственные родовые раздълы); приблизительно то же самое оказывается и по сравненіи Гете съ Щиллеромъ, о чемъ шла рѣчь выще.

Методъ Гете отнюдь не серединный, а полярноантиномичный; ему самому итти было стращно трудно, намъ поэтому стращно трудно и опъдить за тъмъ, накъ онъ шелъ, и повъствовать объ этомъ. Но эта трудность отнюдь не извиняетъ той путаницы, которую вноситъ въ свое повъствованіе Штейнеръ. Великій Шиллеръ, очерчивая движеніе духа Гете, скромно говорилъ о приблизительности своего рисунка, о возможности, что Гете, заглянувъ въ такое, имъ, Шиллеромъ, приготовленное, зеркало, чего добраго, вовсе не узнаетъ самого себя. Штейнеръ же, безпрестанно спотыкаясь и патетически нанизывая имъ самимъ незамъчаемыя противоръчія, утверждаетъ смъло, что обрисовалъ все существенное въ Гете. Штейнеръ не заслуживаетъ снисхожденія и не можетъ, ввиду своихъ противоръчій, ссылаться на никому непосильную трудность проблемы Гете...

### § 6.

Въ своей статъъ Первое знакомство съ Шиллеромъ, написанной все вътомъже 1794 г., Гете говорить о своей задачъ такъ: Die Natur nicht gesondert und vereinzelt vorzunehmen, sondern sie wirkend und lebendig aus dem Ganzen in die Teile strebend dar zustellen.

Darstellung—воть задача. На возможность такого заданія (Natur als Darstellung der Ideen) намекаль Канть въ Критикъ способности су-

ж денія. Чемберлень вь Канть и Зиммель вь своей небольшой работь Канть и Гете согласно и независимо другь оть друга (книги вышли приблизительно одновременно) пользуются терминомь Darstellung для обозначенія естествовьдьнія Гете 89. Но это—не естественная исторія, не эволюціонное и теософическое знаніе о томь, чего нельзя знать, а идеальная картина, конкретная метафизика... И въ картинь ничего не должно быть обособленнаго или разъединеннаго; въ ней должно быть цълое и должна быть жизнь; картина требуеть того, чтобы оть ея центра исходиль токъ творческаго движенія ко всемь, даже мельчайшимь, подробностямь, чтобы во всемь чувствовалось воздъйствіе цълаго.

Sie bestreben sich Ihre grosse Ideenwelt zu simplifizieren,—писалъ Шиллеръ Гете нѣсколько дней спустя (3/VIII 1794). Вотъ гдѣ и вотъ почему необходима простота. Не о тъ простоты и не къ простотѣ какъ къ своей или міровой цѣли, шелъ Гете, а прибѣгалъ къ художественной симплификаціи, къ творческому упрощенію, чтобы не впасть въ серединный схематизмъ разсудочно разграфленныхъ родовъ, чтобы спасти и всю жизненную конкретность индивидуумовъ, и всю чистоту идеи единства. Вотъ почему: «глубина и широта этого дѣла» (т.-е. «ботанической философіи», занятой конструированіемъ «единаго ра-

стительнаго образа») «представляются» Гете «совершенно равновеликими» (Итальянское тешествіе). Гете полагаль, что въ природъ все простое кажется весьма «сложнымь», ибо недоступнымъ въ своей простотъ нашему мышленію, а все дъйствительно сложное неохватимо нашимъ пониманіемъ и потому невольно упрощается при воспріятіи. Ч т д-сложно и ч т д-просто, это безпрестанно приходится переопредълять въ зависимости отъ временныхъ текущихъ данныхъ научнаго изследованія; какое-нибудь мелкое и внъшне-простое по своему анатомическому строенію насѣкомое завтра будеть гистологами и психофизіологами объявлено чудовищемъ по сложности своей нервной системы и душевной жизни. Писать по адресу природы «сложное» и «простое» значить, расписываться въ весьма дурномъ антропоморфизмъ.

Гете шель отъ простого или къ простому только въ идеъ, т.-е. имъя ввиду протофеномены. Какъ онъ шелъ къ протофеноменамъ и отъ нихъ, объ этомъ сказано выше. И теперь стало, надъюсь, окончательно яснымъ, въ какомъ смыслъ протофеноменъ, какъ говоритъ Гегель,—«простъ». Но едва ли, даже не только сит grano salis, а съ цълою бочкой специфически-гегельянской соли, можно назватъ протофеноменъ—«абстрактнымъ». И «конкретныя явленія» столько же

«происходять» (entstehen, накъ опять-таки не совсъмъ осторожно выражается Гегель) отъ этого первоявленія, сколь и само оно «происходить» отъ этихъ конкретныхъ явленій. Протекло болье четверти стольтія со времени вышеупомянутаго письма Шиллера, и вотъ другой великій мыслитель, Гегель, повторяєть ошибку Шиллера, пытаясь односторонне схематизировать геніальный въ своей двойственности и какъ бы внъвременной мгновенности пріемъ Гєте...

Das Simultane und das Sukzessive, одновременность и последовательность заразъ, это-родъ сумасшествія, признается самъ Гете; но не пытаясь, хотя бы въ ничтожнъйшей степени, пережить, перечувствовать это схожденіе-съ-ума,--нельзя понять ни метаморфозы Гете ни его протофеноменовъ. Отъ слова «происходить», если его не оговорить, въеть исторіей, а исторія, вынесенная за скобку болье или менье документально и эмпирически извъстнаго намъ сравнительно небольшого періода жизни земли и человъка на земль, есть грубый узколобый произволь hominis sapientis; эта скобка можеть постепенно и осторожно раздвигаться, но и только; приложение же историзма къ раскрытію тайнъ природы, а темь боле тайнъ вселенной, есть конечно, тоже «родъ безумія», но совершенно противоположный гетевскому и вовсе не зажигательный для техъ, чье міровозэреніе выросло

на почвѣ европейской культуры въ ея типичнѣйшихъ и высшихъ проявленіяхъ и на почвѣ Новаго Завѣта. Натурфилософскою эволюціей природы и оккультною лѣтописью вселенной предоставимъ заниматься тѣмъ, которые бродятъ среди насъ, какъ на чужбинѣ...

Можно сказать, что Гете шель отъ центра къ периферіи, отъ цѣлаго къ частямъ  $^{90}$ , такъ какъ онъ шель отъ образа; по своему и съ такою же сосредоточенностью отъ цѣлаго къ частямъ шелъ и Кантъ.

## § 7.

Сложное и простое, какъ мы видъли, лучше оставить при формулировкъ противопоставленія метода Гете методу точной науки; что же касается «общаго» и «частнаго», то теперь, послъ приведенныхъ здъсь разсужденій, не новымъ загадочнымъ вопросомъ, а настоящею отгадкою должны прозвучать слова Гете о томъ, что «в с е о б щ е е» есть «о т д ъ л ь н ы й с л у ч а й». Гете имъетъ въ виду именно всеобщее, а не «общее», что далеко не одно и то же. Когда въ достаточной мъръ уяснишь себъ различіе этихъ понятій, то формула Гете становится жизненной, т.-е. постоянно движущейся и въ то же время неизмънной догмой. Въ самомъ дълъ: «всеобщее» есть потому «отдъльный случай», что д о с т и г н у т о с т ь дълаетъ

нѣчто индивидуальнымъ, превращаетъ въ «уникумъ», поэтому дѣлаетъ всѣ остальные случаи, подобные ему, уже излишними. И обратно: «отдѣльный случай», мысленно доведенный до индивидуальнаго совершенства, тѣмъ самымъ становится «всеобшимъ»...

Въ ея а б с о л ю т н о мыслимо мъ земномъ осуществленіи, эта формула Гете есть какъ бы тайна всѣхъ религіозныхъ богоявленій; приблизительное же осуществленіе ея есть основной законъ художественнаго творчества и въ частности тайна художественной формы.—

Что же касается «общаго», то оно всегда варіаціонно, множественно, есть какъ бы вѣчное подготовленіе ко всеобщему и потому многослучайно и въ своемъ проявленіи держится закона: чѣмъ больше разъ, тѣмъ лучше... Уже самая эта степень намъздѣсь краснорѣчиво указываетъ, что «общее» не можетъ стать единственнымъ, т.-е. «отдѣльнымъ случаемъ». Менѣе зоркое зрѣніе и менѣе идейно-богатое умозрѣніе, питающееся «общимъ», т.-е. обиліемъ со стороны общности изслѣдованныхъ фактовъ,—при всемъ множествѣ этихъ набранныхъ фактовъ обладаетъ лишь практично-отвлеченнымъ знаніемъ и не можетъ прійти кътому отчетливому ви́дѣнію, кътой безсомнѣнной

ясности, къ которымъ приводитъ Гете «отдъльный случай» именно потому, что эрънію и разуму его доступно сраву «всеобщее».

Образъ первоявленія и «происходить» и порождаетъ въ одно и то же время; онъ стремительно соединяеть «всеобщее» и «отдъльный случай» такъ, что между ними словно получается знакъ равенства. Когда эта стремительность достигаеть молніенос-> ности, передъ нами геній. И его дъяніе смъется надъ усиліями методологовъ распутать, оть чего и къ чему этотъ геній шель сначала и что чьмь вызвано у него къ жизни. Гете даетъ математическиточный и въ то же время разительно-символическій примѣръ «геніальнаго метода», которымъ двигалась и его собственная работа по естествовъдънію: «развивъ свое ученіе о маятникъ и о паденіи тълъ изъ наблюденія качающейся лампады», Галилей показалъ, по мивнію Гете 91, что «для генія одинъ случай имъетъ значеніе тысячи случаевъ» 92.

§ 8.

Неомотря на свой властный геніальный методъ, который словно издъвается надъ всякой методологіей, несмотря на антиномичную структуру первоявленія, которое словно надъляеть своего ври-

теля притяваніемъ на абсолютизмъ познанія, несмотря на исхожденіе отъ образа, которое съ другой стороны с л о в н о знаменуетъ собою своего рода имманентизмъ, обходящійся безъ вспомогательныхъ идей и рабочихъ гипотезъ, Гете, приближаясь къ эпохѣ полной философской своей эрѣлости, теоретически, строго понималъ (а не только чувствовалъ, какъ прежде) относительность, приблизительность и трансцендентальность познанія, регулятивное значеніе идей и ихъ неустранимость изъ опыта.

Въ этомъ отношении замъчательно одно письмо къ Шиллеру <sup>93</sup>. Въ немъ, между прочимъ, упоминается Шеллингъ, какъ примъръ философскаго песпотизма. Сразу ясно видищь, насколько Гете съ одной стороны свободнъе, паже необузданнъе въ полетъ своего генія, и въ то же время критичнье и скромнье въ оцънкъ роли своихъ же идей. Въ этомъ письмъ Гете утверждаеть, что «раціональный эмпиризмъ высшей своей точкъ могъ бы стать только критическимъ». Въ чемъ же должна выразиться критичность этого «раціональнаго эмпиризма», т.-е. совм'ьстнаго дъйствованія идей и опыта? «Идеи годятся» говорить Гете «въ своемъ приложеніи всегда лишь для одной части явленій, и природа, мнъ хочется сказать, потому неизслъдима, что ее не можетъ понять одинъ человъкъ, хотя все человъчество

могло бы хорошо понять ее» 94. Что Гете в в р и л в. будто все человъчество, взятое вмъстъ, могло бы. работая дружно, понять природу, которой легко «играть въ прятки», ибо люди разъединены въ своихъ начинаніяхъ, это есть, конечно, не догма о всезнаніи. которая смъетъ впутываться въ каждое очередное изследование и затуманивать взоръ производящаго его, а неизсушимый и совершенно необходимый въ своей живительности источникъ послъдней мудрости; не слыша журчанія его изъ темной глубины, нельзя плодотворно продумать ни единой мысли, т.-е. такъ, чтобы она нашла то слово, въ которомъ ей можно было бы появиться на свътъ. Въ томъ же письмъ, упоминая о фотометріи Ламберта, Гете восхищается характеромъ этого ученаго, который «объявляеть свой предметь недостижимымь и въ то же время прилагаеть самыя крайнія усилія подойти къ нему вплотную»... Если прилагаеть усилія. стало быть-върить, если объявляеть недостижимымъ, стало быть не желаетъ мнимаго достиженія. Вотъ примъръ настоящаго критицизма.-

Что мысль Гете не случайно остановилась на этомъ гносеологическомъ вопросъ, объ этомъ свидътельствуетъ много статей, написанныхъ имъ впослъдствіи. Здъсь, примънительно къ наукоученію Гете, очень кстати привести мъсто изъ его Д н е в н и к а 95,

набросанное двадцать лѣтъ спустя послѣ приведеннаго письма. «Думалъ о фикціи и о наукѣ. Ущербъ, который онѣ приносятъ, проистекаетъ исключительно изъ потребности рефлектирующей способности сужденія, которая создаетъ себѣ какой-нибудь образъ, чтобы использовать его, а потомъ конституируетъ этотъ образъ, какъ нѣчто истинное и предметное, вслѣдствіе чего то, что нѣкоторое время оказывало помощь, становится въ дальнѣйшемъ вредомъ и помѣхою».—Эта упорная дума говоритъ о томъ, какъ Гете постоянно былъ на стражѣ своей творческой мысли, помня ту великую опасность, которая нѣкогда грозила его духу въ пору лихорадочныхъ поисковъ перворастенія.

# § 9.

Не слѣдуетъ, конечно, смѣшивать естествовѣдѣніе Гете и точную науку о природѣ, но крайне затруднительно теоретически-опредѣленно высказаться объ этомъ въ общихъ чертахъ. Здѣсь мыслимы лишь отдѣльныя наводящія замѣчанія, которыя всѣ, конечно, не вполнѣ покрываютъ собою практики и Гєте и ученыхъ натуралистовъ. Такъ, можно представить себѣ троякое отношеніе къ природѣ:

# 1) Аристотель;

- 2) Современная физика;
- 3) Гете.

#### Что означаеть:

- 1) Теорію, какъ логическую и телеологическую надстройку надъ наблюденіями;
- 2) Теорію, какъ съть мыслительную, улавливающую міръ опытныхъ данныхъ;
- 3) Теорію, какъ результать прислушиванія къ природь, какъ символическій разсказь о встръчь субъекта и объекта.

Гете избъгъ соблазна великаго строителя Аристотеля, поставившаго на мъсто природы свой дворецъ; Гете не во всемъ пошелъ за новой наукой, такъ какъ ея инстинктивно преслъдуемая цъль его не привлекала. Тамъ, гдъ эта наука не давала перелета за свою цъль, Гете оказываль ей искреннее уваженіе. Но неръдко наука шла за философіей (Гете указывалъ въ такихъ случаяхъ на философію Шеллинга), въ томъ направленіи, что увлекалась построеніемъ, какъ таковымъ: и тогда Гете справедливо осуждаетъ науку 96; онъ указываетъ, какъ цълое подобной системы превращается изъ свободно дыйствующей республики въ деспотическій дворъ. изъ котораго исключается цълый рядъ явленій враждебныхъ, не уживающихся съ этой системой... Тогда точная наука, какъ было уже сказано, вовсе

не объясняеть природы, а, по выраженію Гете, «становится на ея мѣсто», и оттого она по-своему, но столь же непонятна, какъ и сама природа. «Наука» же Гете силится только какъ можно въ его смыслѣ «чище» (асхематичнѣе) отразить въ себѣ природу, и потому, если она непонятна, то почти оттого же, отчего и сама природа; говорю «почти», такъ какъ доля непонятности все же должна быть отнесена на счетъ нѣкотораго неизбѣжнаго произвола индивидуально-зачатыхъ идей Гете.

И въ то же время наука коллективистичнъе; гетеанство-индивидуалистичнъе, однако вовсе не оттого, что исходить отъ художника. Далье: наука воздерживается отъ замкнутія общей своей конструктивной части, и обратно, -- тъсно ограничиваетъ свои отдъльныя области. Гетеанство-какъ разъ наоборотъ: все дальше и дальше расширяетъ свою область (всюду «дилеттантствуя»), но стремится къ законченной конструкціи, хотя внешне эта конструкція, именно въ своемъ незодческомъ рапсодичномъ изложеніи, и не кажется законченной; но это потому, что она не хочетъ быть кристапломъ, подобно научной системъ какой либо особенно развитой отрасли естествознанія, и не можетъ стать организмомъ, подобно художественному произведенію, т.-е. организмомъ, в по л н в отделившимся отъ творца, такъ какъ для Гете это значило бы разстаться съ думой о природъ, т.-е. отказаться отъ одной половины своего бытія <sup>97</sup>.

Въглавь объ Архитектоникъ чистаго разума (Кр. ч. р.) Кантъ противопоставляетъ «рапсодію» познаній-ихъ «системь». Подъ системою же Кантъ разумъетъ «объединеніе разнообразныхъ познаній подъ одной идеей». Эта идея указываеть a priori форму цълаго и мъсто и порядокъ частей... Гете постоянно мучился вопросомъ о соотношеніи естественности и систематичности, то указывая на антиномію природы и системы, то мечтая объ естественной системъ; у Канта какъ у болъе типичнаго, а потому и болъе схематизирующаго мыслителя, идея скоръе переливалась въ «понятіе разума» (Vernunftbegriff) и это облегчало ему архитектонику, какъ онъ называлъ «искусство системы»; у Гете въ силу его художнической склонности идея переливалась въ ярко ощутимый почти до галлюцинаціи его доводившій внутренній образь и это сильно мъшало ему стать архитектоническимъ искусникомъ. Но въ противоположность тому факту, что у многихъ систематиковъ отвлеченной мысли архитектоника цълаго является внъщней слаженностью, въ которой померкла и обезцвътилась слишкомъ раціонализированная идея, потерявъ при расширеніи своемъ въ систему глубину, въявшую отъ ея концепціи, въ противоположность этому рапсодичность трудовъ Гете по естествовъдънію является лишь по внъшности отрывочностью и безпорядкомъ, внутренно же эта рапсодія о природъ представляетъ собою попытку ръшить задачу о «естественной системъ», попытку, въ которой требованіе Канта относительно «объединенія многообразныхъ поэнаній подъ одной идеей» выполнено до конца, если принять во вниманіе, что идея все время избъгаетъ окончательной формулировки, все время чувствуется ея живой пульсъ...

Такимъ образомъ, рапсодичность Гете ни въ какомъ отношеніи не стоитъ съ мнимымъ или дъйствительнымъ недостаткомъ самоуглубленія, самонаблюденія и самопознанія (какъ полагаетъ Штейнеръ), а иной разъ наоборотъ говоритъ объ исключительно мудромъ его обращеніи со своими природными способностями, которыя онъ въ себъ осмотрительно развивалъ, но никогда не насиловалъ ни ради какой, даже самой завлекательной, цъли.

# Глава VI. ГЕТЕ И ГЕГЕПЬ.

#### \$ 1.

Опуская два слѣдующихъ раздѣла книги (Мысли объ исторіи развитія земли и Разсужденія объ атмосферическихъ явленіяхъ), такъ какъ они представляютъ собою простыя изложенія, которыя не даютъ матеріала для принципіальныхъ разсмотрѣній, исключительно занимающихъ насъ въ этой книгѣ, перехожу къ заключенію: Гете и Гегель.

Въ первомъ же абзацѣ этого заключительнаго раздѣла, Штейнеръ ссылается на признаніе Гете, который бывалъ вполнѣ удовлетворенъ, когда «пребывая на эмпирической возвышенности, онъ получалъ возможность обозрѣвать лежащій за нимъ міръ опыта со всѣми его ступеньками, а въ царство теоріи  $^{98}$ , разстилающееся передънимъ, оказывался въ состояніи если и не вступить, то по крайней мѣрѣ—заглянуть».

Почему это признание Гете должно навести на сопоставление его именно съ Гегелемъ—весьма невразумительно. Развъ вложенная въ это изречение метафизическая аллегорія (Höhe, rückwärts, vorwärts) не напоминаетъ скоръе платоновской притчи о пещеръ, въ которой находятся люди, прикованные такъ, что они могутъ видъть лишь тъни предметовъ, падающія на стъну.

Оставляю также на философской совъсти Штейнера сближеніе Гете съ Гегелемъ на основаніи близости метаморфозы растеній метаморфозъ идей, «которую изобразить именно и пытался Гегель».

Гете настолько богаче, шире, красочнъе и Спинозы, и Шеллинга, и Гегеля, съ которыми старались его сопоставлять и сближать, что, право, къ этимъ тремъ воэможно было бы съ такимъ же успъхомъ присоединить и еще трижды трехъ... Почему не вспомнить заодно трехъ старыхъ натурфилософовъ, которыми увлекался юный Гете,именно: Гельмонта, Веллинга и Кирхвегера? Почему не отмътить близость Гете къ Джордано Бруно 99 (котораго Штейнеръ пропустилъ въ своемъ философскомъ обозръніи), къ Парацельзу, Кампанеллъ и т. д., и т. д... Въдь оты-

скиваніе и счастливоє нахожденіе философскаго двойника Гете говорить прежде всего о томъ, что взявшій на себя этоть напрасный трудь не считаєть самого Гете мыслителемь, или полагаєть, что въ своемъ мышленіи Гете могъ ръшительно опредъляться чьей либо посторонней философемою.

Думать такъ все равно, что искать и находить въ поэзіи Гете сплошь вліянія Гомера, Софокла, Шекспира, Гюнтера, Клопштока, Лессинга и другихъ; не видѣть, что всѣ эти вліянія не существенны по сравненію съ поэтическою самобытностью Гете. Мыслитель въ Гете равновеликъ художнику въ немъ. Этому положенію пора стать аксіомой; поэтому и вполнѣ независимы у Гете обѣ дѣятельности (въ томъ смыслѣ, что одна другой не мѣшала) и въ то же время жизненно объединены; поэтому не приложимъ къ нему терминъ—поэтъ-философъ или философъ-поэтъ. Таковымъ былъ Шиллеръ, который говорилъ о себѣ: «обычно поэтъ во мнѣ опережалъ меня тамъ, гдѣ я долженъ былъ философствовать, а философскій духъ тамъ, гдѣ я хотѣлъ творить, какъ поэтъ» 100.

Итакъ, никакой философской параллели къ себѣ, какъ къ художнику, Гете не терпитъ и въ ней не нуждается: онъ самъ къ себѣ параллель. Ставить рядомъ съ нимъ Гегеля, пожалуй, еще гораздо болѣе неумъстно, неужели настаивать на пресловутомъ спинозиз-

мѣ Гете... Философскія бесѣды съ Шиллеромъ уяснили Гете его частичный и своеобразный спинозизмъ и положили конецъ правда рѣдкому, и большею частью подъ вліяніемъ нефилософичнаго Гердера происходившему, заглядыванію въ эту по существу ему чуждую систему.

Не параллелью, не двойникомъ изъ области мысли, по отношенію къ художнику Гете, а дополнительной антитезой къ мыслителю и художник у Гете является лишь одинъ Кантъ. При всемъ различіи въ организаціи и въ избранномъ пути, они гораздо ближе другъ къ другу, нежели каждый изъ нихъ къ кому бы то ни было изъ другихъ поэтовъ или философовъ, гораздо ближе, нежели это все еще представляется большинству и даже самимъ ищущимъ моментовъ, совпадающьхъ у того и другого.

Говорить о в л і я н і и Канта на Гете было бы ошибкою; можно утверждать лишь п о м о щ ь, оказанную Гете Кантомъ, помощь въ томъ критическомъ поворотѣ мысли, совершить который для Гете было етоль же необходимо, какъ и (въ виду особенностей его духовной организаціи) крайне затруднительно. Всю жизнь благодарный Канту за эту помощь, Гете, неоднократно высказывая передъ друзьями свою признательность кенигсбергскому мудрецу, неизмѣнно съ горечью присовокуплялъ: да, но Кантъ не

удостоилъ меня своимъ вниманіемъ и вовсе не считался со мной.

Оставляя эдьсь въ сторонь случайныя біографическія причины невниманія Канта къ Гете, надо сказать, что Канть потеряль оть того, что не узналь Гете: и онъ могъ бы у Гете научиться тому, чего ему недоставало или, върнъе, о чемъ онъ, у ш е д ш і й, забываль. Если бы Канть слъпиль за пъятельностью Гете такъ же, какъ Гете за его философіей, то можетъ быть, онъ ослабиль бы свое критическое рвеніе на пользу чисто творческаго, подобно тому, какъ отъ толчка Юма онъ. по собственному признанію, выведень быль изъ догматической дремоты; быть можеть то, что уложилось въ самое глубокое и богатое идеями твореніе Канта. Критику способности сужденія, нашло бы себь выраженіе не какъ критика только, но уже какъ новая высвътленная метафизика; лишь съ помощью Гете могь бы Кантъ совершить обратный повороть своего эрвнія, отвыкшаго отъ линій и красокъ окружающаго міра; не діалектикъ Гегель, по-своему уже «предметный», а именно трансценденталисть и критицисть Канть могь бы извлечь огромную пользу и энергичный стимуль изъ умозрительной пластики Гете съ ея протофеноменами.

Но возвратимся къ Штейнеру и посмотримъ, для чего ему понадобился Гегель. «Что Гегель въ философіи видитъ совершеннѣйшую метаморфозу идеи, доказываетъ, что истинное самонаблюденіе было ему такъ же недоступно, какъ и Гете»; далѣе: «философія Гегеля не является міровозэрѣніемъ свободы»; еще далѣе: «обоимъ, и Гете, и Гегелю недоставало способности созерцать самую внутреннюю сущность человѣческой природы».

Итакъ, Гегель оказался нужнымъ потому, что его удобно заподозрѣть въ несвободѣ и въ отрицаніи (правда, условномъ только) индивидуальнаго начала, потому что его, переложившаго происхожденіе нравственнаго начала изъ нѣдръ человѣческой личности въ міровой порядокъ, не трудно объявить «объективистомъ», такимъ же, какимъ «пантеистъ» Гете является въ своемъ естествовѣдѣніи.

Не мнъ защищать эдъсь Гегеля и доказывать, что съ его представленіемъ о заложенномъ во вселенной этическомъ началъ вполнъ мирится сознаніе свободы, живущей внутри индивидуума.

Собственно говоря, не стоить по этому поводу вдаваться въ подробныя разсужденія, такъ какъ самъ

Штейнеръ рубитъ здъсь съ плеча и не останавливается передъ ссылкою на... Макса Штирнера, который называеть Гете-поэтомъ буржуазіи, а Гегеляея философомъ за то, что оба они провозгласили зависимость субъекта отъ объекта и послущание всему объективному... Подобная аргументація, правда, обезоруживаеть, ибо теряешь всякую охоту къ возраженію, и дальнъйшій споръ представляется толченіемъ воды въ ступь; но едва ли кого-нибудь, даже изъ культурныхъ сторонниковъ теософа Штейнера, можетъ эта аргументація убъдить или пусть даже только принудить задуматься. И неужели Штейнеру неизвъстно, что идеологи освободительнаго движенія опираются, правда, безъ достаточнаго основанія, на слѣдующія слова Гете: «высшимъ счастьемъ дътей земли только и является, что личность»...

Равнымъ образомъ не лишаетъ характера произвольности и преднамъренности въ установленной Штейнеромъ близости и въ проведенномъ имъ параллелизмъ между Гете и Гегелемъ указаніе на то, что Гегель самъ чувствовалъ себя философомъ гетеанства, о чемъ будто свидътельствуетъ его письмо къ Гете 101, изъ котораго и приводятся выдержки (W. 202). Однако и съ этой цитатой постигла Штейнера та же неудача, которая роковымъ образомъ преслъдуетъ его на всемъ пути его анализа міровоз-

зрѣнія Гете. Приведенное письмо свидѣтельствуетъ вовсе не о близости Гете и Гегеля, а только о той помощи, которую Гете можетъ оказать философіи (и могъ бы оказать, какъ упомянуто выше, Канту), именно своими первоявленіями (Urphänomene).

Ихъ центральное значение Гегель великольпно характеризуетъ, говоря о нихъ, какъ о пребывающихъ въ сумеречномъ, двойственномъ свътъ, какъ о чемъ-то такомъ, что съ одной стороны-духовно и въ своей простотъ понятно, съ другой же-видимо и, благодаря своей чувственности, осязаемо; эти гетевскія первоявленія суть встръчные пункты, гдъ привътствують другь друга оба міра-мірь абстрантныхъ схемъ, міръ абсолюта и міръ являющагося существованія (das erscheinende Dasein); намъ нужны (говорить Гегель въ другомъ мфстф того же письма) амбразуры, чтобы можно было нашъ устрицеобразный, сърый или даже совсъмъ черный абсолють, прорабатывающійся къ воздуху и къ свъту, окончательно привести къ ясному дню; наши схемы разсъялись бы какъ паръ, если бы мы ихъ такъ напрямикъ (минуя амбразуры, минуя встръчные пункты, т.-е. центрально-объединительныя первоявленія Гете) перенесли въ пеструю смутную среду противящагося міра феноменовъ...

Читатель видить, что Гегель взяль эдфсь урокь по

философіи у Гете, тотъ самый урокъ, который пропустиль случай взять Кантъ. Гегель понялъ, какое живительное дъйствіе на отвлеченное мышленіе должна возымъть эта конструкція протофеномена, какъ чего-то нагляднаго и въ то же время индивидуально-неопредъленнаго, какъ типового явленія, сложившаго съ себя все эмпирическое и все-таки словно оставщагося доступнымъ опыту. Не даромъ этотъ странный, но полный жизни протофеноменъ называется у Гете одновременно идеальнымъ и реальнымъ, символичнымъ и идентичнымъ. Былъ ли этотъ урокъ ко благу Гегеля, пусть судятъ гегельянцы; намъ важно здъсь лишь одно, именно, что ни о какомъ сравненіи или параллелизаціи и ръчи не можетъ быть.

# § 3.

Что касается мнѣнія Гете о Гегелѣ (о чемъ умалчиваетъ Штейнеръ), то, при всемъ уваженіи къ Гегелю и личной расположенности къ нему за его сочувственный привѣтъ Ученію о цвѣтахъ, Гете не скрывалъ своего почти отвращенія къ самой философіи Гегеля, говоря, что она «вытравляетъ безпредразсудочное, естественно функціонирующее созерцаніе и мышленіе, прививаетъ искусственную и тяжеловъсную манеру какъ мышленія, такъ и изложенія» 102.

26/VI 1827, Гете сказалъ канцлеру Мюллеру,

что онъ и знать ничего не желаетъ о философіи Гегеля, несмотря на то, что самъ Гегель ему нравится.

14/XI 1827, послѣ посѣщенія Гегелемъ Веймара, Гете писалъ Кнебелю, что живая бесѣда многое уяснила ему и что онъ во многомъ основномъ съ Гегелемъ сошелся.

Неоднократно на всъ лады повторяемая Гете мысль о томъ, что тамъ, гдъ соприкасается объектъ и субъектъ, есть жизнь, эта мысль служитъ лейтмотивомъ философіи жизни. Гете казалось 103, что Гегель «вставиль свою философію тожества между объектомъ и субъектомъ» въ противоположность Фихте съ его предпочтеніемъ субъекта и Шеллингу съ его предпочтеніемъ объекта; вотъ за это «мы похвалимъ Гегеля», говоритъ Гете (28/VIII 1827, Gespräch mit Parthey). Но едва ли убъжденные и знающіе гегеліанцы согласятся съ тъмъ, что въ позиціяхъ Геге и Гегеля сходство идетъ въ глубину перспективы, а не ограничивается лишь частью передняго плана. Въдь у Гегеля слъдують дальше грандіозныя строенія спиритуалистической діалектики, тогда какъ у Гете вырастають изъ скрытыхъ корней проблематики живые образы идей, образы, въ которыхъ духъ и матерія отразились въ своей нераздъльности.

1/1X 1829 г. въ отвътъ на сообщение Эккермана о лекции Гегеля, посвященной доказательству бытія Бога, Гете сказалъ, что «природа Бога, безсмертіе, сущность нашей души и ея связь съ тъломъ суть въчныя проблемы, въ которыхъ философы насъ дальше не подвинутъ» и далъе сослался на Канта 104.

Итакъ, въ разбираемой нами книгѣ Гегель присосѣдился къ Гете потому, что оба они (по мнѣнію Штейнера) не поняли и не почувствовали, что такое свобода личности, что значитъ познать самого себя черезъ самонаблюденіе. Конечно, Гегель не отвѣчаетъ за Гете и Гете за Гегеля. Но Гете самъ опредѣленно отвѣтитъ за себя.

Если обратиться къ тексту сочиненій, дневниковъ, писемъ, разговоровъ Гете, то можно найти мысли о цѣнности и значеніи личности, рѣшительно противорѣчащія другъ другу. Разумѣется, если бы Гете написаль статью, посвященную этому вопросу, онъ сняль бы самъ эти противорѣчія; но читатель, болѣе близко знакомый съ жизнью и трудами Гете, въ состояніи и такъ разобраться и понять,—хотя это не всегда ясно изъ контекста,—что одинъ разъ Гете говорить о низшемъ анархическомъ я, другой разъ о высшемъ свободномъ я, и что первое должно быть подчинено долгу, чтобы родилось второе. Изреченіемъ, примиряющимъ мнимое разногласіе возэрѣній Гете на индивидуальность, является между прочимъ слѣдующее двустишіе:

Von der Gewalt, die alle Wesen bindet, Befreit der Mensch sich, der sich überwindet 105.

«Отъ власти, связывающей всѣ существа, освобождается тотъ, кто преодолѣваетъ себя».

## § 4.

Мы, собственно говоря, закончили разборъ Міровоззрънія Гете: но одно замъчаніе напрашивается еще само собой, и притомъ оно касается болъе Гегеля, нежели Гете. Именно въ послъднемъ абзацъ книги Штейнеръ, съ цълью показать, что огромный органическій недостатокъ самоуглубленія, присущій обоимъ, все же менъе вредно отразился на Гете, ибо предметомъ его созерцанія и мышленія являлась окружающая природа, - превращаетъ мысленно Гете въ Гегеля и Гегеля въ Гете и говорить: «если бы Гегель совершаль наблюденія надь природой, то они пожалуй были бы столь же цѣнны, какъ и наблюденія Гете; если бы Гете построилъ зданіе изъ философскихъ мыслей, то оно едва ли было бы в доров в е, нежели система Гегеля» 106. Оставивъ въ сторонъ эстетическую безвкусицу и психологическую чудовищность подобныхъ обращающихъ предположеній, съ удивленіємъ спрашиваю, какимъ образомъ Щтейнеръ этого «никчемнаго» мыслителя, который

пусть бы ужъ лучше занимался естествовѣдѣніемъ, чѣмъ «кривотолковать и искажать во многихъ направленіяхъ міръ идей», въ другихъ своихъ брошюрахъ и сочиненіяхъ 107 именуетъ самымъ величайшимъ мыслителемъ нашей планеты, и притомъ философомъ, давшимъ самый зрѣлый плодъ мышленія, на который только способна вполнѣ осознавшая себя душа.

Такъ же непонятно то, что съ одной стороны все время подчеркивается здравомысліе, неповрежденный инстинктъ Гете, все время цитируется Гете, гдѣ онъ тоже говорить о здоровомъ взглядѣ нормальнаго человѣка, о непредубѣжденности, а съ другой стороны, въ заключеніе, онъ объявляется больнымъ столь же, какъ и Гегель 108?

## Глава VII.

#### ЭСТЕТИКА И СИМВОЛИЗМЪ ГЕТЕ.

#### § 1.

Беремь брошюру Goethe als Vater einer neuen Aesthetik и въ самомъ началъ ея наталкиваемся на такое же таинственное противоръчіе въ оцънкъ Гете, какое только-что указано относительно Гегеля. Именно, Гете провозглащается 109 величайшимъ духовнымъ вождемъ новаго времени, слъдовать за которымъ необходимо и неизбъжно, ибо, не слъдуя сознательно, все равно будещь вовлеченъ въ это слъдованіе своими ближними и поведенъ ими, въ такомъ случаъ, какъ слъпецъ... Спрашивается, какимъ образомъ эпоха, обострившая донельзя вопросъ о соотношеніи индивидуализма и коллективизма, человъка и природы, гражданина и государства и т. д., -- какимъ образомъ можетъ она итти за Гете, себя не осознавшимъ и до идеи внутренней свободы не доработавшимся въ своемъ одностороннемъ мышленіи и недостаточномъ самонаблюденіи? Слѣпыхъ и ослѣпленныхъ, поведетъ насъ полуслѣпой поводырь? Или, быть можетъ, Штейнеръ предварительно оперируетъ «нездороваго» Гете и сниметъ бѣльмы съ его синекарихъ глазъ? Посмотримъ, дѣлаетъ ли онъ это хотя бы отчасти въ разсматриваемомъ трактатѣ, въ которомъ онъ зоветъ Гете «отцомъ новой эстетики». Или намъ придется воскликнутъ по прочтеніи этой брошюры: врачу, исцѣлися самъ?

Нельзя было конечно ждать, что неэстетикъ Штейнеръ въ небольшомъ сочиненіи сумѣетъ дать очеркъ взглядовъ Гете на творчество и воспріятіе искусства; понятно, что эстетики и поэтики Гете въ книгѣ почти нѣтъ; ничего мы не узнаемъ о томъ, какъ «отецъ новой эстетики» классифицировалъ искусства, какъ онъ схематизировалъ различныя направленія его и т. д. Брошюра очевидно имѣетъ своимъ назначеніемъ лишь дополнить книгу G о еt h e s Weltanscho приняты во вниманіе возэрѣнія Гете на природу.

Итакъ, центральный вопросъ разбираемой брошюры: отношеніе между природой и искусствомъ. Подходъ къ этому центральному вопросу совершается Штейнеромъ черезъ путаный анализъ эстетики Шиллера, причемъ указывается, что эта эстетика со своимъ понятіемъ Schein должна была бы найти опору для

дальнъйшаго своего развитія въ данныхъ и въ выводахъ Гете, полученныхъ имъ изъ конкретнаго соверцанія искусства, но вмѣсто того явился Шеллингъ и втянулъ безповоротно нѣмецкую эстетику въ ошибочный кругъ представленій, центромъ котораго является убъжденіе въ тожествъ красоты и истины, а слѣдовательно и въ томъ, что произведеніе искусства прекрасно не само по себъ и не черезъто, что оно есть, а лишь, какъ отображеніе идеи красоты... Далѣе Штейнеромъ выносится обвинительный приговоръ всей идеалистической эстетикъ, включая и гегелевскую...

Едва ли можно что либо возразить противъ того, чтобы наука объ искусствъ, въ объихъ своихъ половинахъ, какъ въ ученіи о творчествъ,
такъ и въ ученіи о воспріятіи, постоянно возвращалась къ Гете, постоянно оплодотворялась
его идеями, постоянно изучала и то, какъ онъ творилъ, и то, какъ онъ воспринималъ творчество другихъ и эстетическую сторону природы; но это было
важно не только (и даже не столько) для дальнъйшаго развитія созданной Шиллеромъ эстетики;
гораздо важнъе это для всъхъ дъятелей искусства, напримъръ, въ переживаемый моментъ, когда,
несмотря на всевозможныя системы и направленія
и въ теоріи и въ практикъ искусства, почти утерянъ

ключъ, какъ къ органическому творчеству, такъ и къ артистическому воспріятію; ибо никакая виртуозность ни художественной техники ни научнаго анализа (которыми гордится современность, полагая, что въ поступательномъ движеніи своемъ она ръшительно оставила позади героевъ прошлой культуры),—никакая виртуозность не вознаградить этой утраты. Здъсь остается одно только: остановиться и одуматься. И на этой станціи обратиться къ помощи Гете. Однако, тогда Гете является вовсе не отцомъ но вой эстетики, но отцомъ будущей эстетики, которой, увы, можетъ быть вовсе и не будетъ...

Продолжить же эстетику Шиллера, укрѣпить, дать ей опору (Anlehnung, какъ говоритъ Штейнеръ) художественный опытъ Гете вовсе не былъ призванъ, если понимать это въ томъ смыслѣ, что оба русла—шиллеровское и гетевское—должны были окончательно слиться и создать одно господствующее теченіе. Критико-идеалистическая эстетика имѣетъ свои особыя философси свъ дълѣ эстетики Шиллеръ; въ своемъ XV письмѣ объ эстетическомъ воспитаніи человѣ ка онъ говоритъ слѣдующее: «какъ во всемъ, такъ и въ изслѣдованіи принципа красоты,

критическая философія открыла путь къ тому, чтобы свести эмпирическое къ принципіальному, а умозрительное къ опытному».

Питаясь опытомъ и данными великихъ художниковъ, эта эстетика поступаетъ такъ же, какъ и всякая другая философская дисциплина; философія не полжна и не можетъ устраниться отъ жизни, отъ науки, отъ искусства; но требовать, чтобы идеалистическая эстетика впредь отказалась отъ идеи красоты и отъ идеи въчности, въ которой красота тожественна истинъ, и всецъло обратилась къ гетевскому артистизму, то же самое, что требовать полнаго согласованія теоремъ экспериментальной эстетики, напримъръ Фехнера, съ положеніями эстетики идеалистической. Развитіе послъдней вовсе не могло отрицательно вліять на художественное сознаніе практиковъ и теоретиковъ искусства, по крайней мъръ тьхъ изъ нихъ, которые имъли къ искусству непосредственное отношеніе; тъ же, которые его не имъють (а къ нимъ долженъ былъ бы очевидно быть причисленъ Штейнеръ, если бы онъ спеціализировался), все равно запутались бы, если не черезъ идеалистическую, то черезъ экспериментальную эстетику, запутались бы, даже пройдя черезъ Гете, такъ какъ не смогли бы плодотворно примирить разсѣянныя всюду въ его сочиненіяхъ противоположныя и даже словно противор вчащія одна другой мысли объ искусств в. Наконець, въ самомъ Гете, наряду съ артистическимъ законодателемъ, жилъ и эстетикъ-идеалистъ:

Wie Natur im Vielgebilde Einen Gott nur offenbart, So im weiten Kunstgefilde Webt ein Sinn der ew'gen Art; Dieses ist der Sinn der Wahrheit, Der sich nur mit Schönem schmückt, Und getrost der höchsten Klarheit Hellsten Tags entgegenblickt.

«Какъ природа въ ея многообразіи—откровеніе единаго Бога, такъ и въ искусствъ проявляется единый смыслъ въчнаго порядка; этотъ смыслъ—Истина, которая украшается только Прекраснымъ и утъшенно глядитъ навстръчу высшей ясности самаго свътлаго дня».

Для чего же надо было Штейнеру нападать на идеалистическую эстетику? Неужели только потому, что она отчасти сводима къ платонизму, а платонизмъ, какъ мы слышали въ Goethe' Weltanschauung объявляется міровозэръніемъ (заодно съ патристикой) противоестественнымъ?

Для того, повидимому, понадобилось это нападеніе, чтобы (будто опираясь на Гете) стереть различіе между природой и искусствомъ...

Прежде чьмъ обратиться къ этому недоразумьнію. укажу на ему предшествующее, которое съ нимъ фвязано и заключается въ томъ, что идеалистическая встетика упрекается въ непоследовательности, неподуманности, и ей навязывается словно неизбъжный для нея выводъ объ одинаковости задачъ у науки и у искусства, а. слъдовательно (?), о приматъ момента аллегорического въ изобразительномъ искусствъ и момента дидактическаго въ поэзіи! Къ утвержденію необходимости такого вывода идеалистической эстетики 110, присоединяется (для доказательства его абсурдности) утвержденіе, что тогда не было бы нужды въ искусствъ, ибо черезъ научное мышленіе мы получали бы въ такомъ случав (т.-е. при одинаковости задачъ науки и искусства) знанія «въ болъе чистомъ непомраченномъ образъ, не закутанномъ предварительно въ чувственное покрывало».

Абсурдность неосновательно навязываемаго идеалистической эстетикъ вывода внъ сомнънія; но столь же несомнънна и та абсурдность, посредствомъ которой Штейнеромъ наносится мнимый ударъ этой первой абсурдности: наука никогда не была и не будетъ чище и непосредственнѣе искусства, ибо она не менѣе (если не болѣе!) его иносказательна, «символична»,—именно въ гипотетическихъ своихъ аллегоріяхъ.

Итакъ, съ одной стороны идеалистическая эстетика будто ставить знакь равенства между наукой и искусствомъ, съ другой же не жочетъ (вслъдствіе болъзненной дуалистической склонности къ трансцендентированію идей) видѣть въ искусствѣ непосредственное продолжение по существу тожественной съ нимъ природы, какъ того будто хотълъ самь Гете. Другими словами Штейнерь, во-первыхь, отрываетъ искусство отъ внъвременнаго (въчнаго), т.-е. отъ единой Идеи, включающей въ себъ и истину, и красоту (и добро), чего Гете не дълалъ: а, во-вторыхъ, укладываетъ все существование міра въ линейность исторіи, т.-е. въ космическую хронику, потому отожествляеть искусство съ природой. чего опять-таки не дълалъ Гете 111: такимъ образомъ, «естественная исторія» втекаетъ у него безъ всякой музыкальной паузы, безъ всякой метафизической прерывистости-въ исторію культуры: все-одна и та же эволюція, эволюція одного и того же. Это именно и есть одновременно дурной

монизмъ и отрицаніе монизма положительнаго, идеальнаго, миничнаго.

Отрицая единство истины и красоты въ Идеъ. теряещь залогь ко всеоправданію по ту сторону временного жизненнаго процесса; утверждая субстанціальное единство объекта эволюціи во времени. утверждаещь не единство, а либо смутное безразличіе, пибо безжизненно-схематическую единичность. Это и получается при отожествленіи природы и искусства у Штейнера 112. Оттого онъ договаривается до пишенныхъ всякаго смысла формуль и выводовъ, вродъ слъдующихъ: «прекрасное должно быть построено по образцу (nach dem Muster) идеи. А это означаетъ совсъмъ не то, чего хотятъ нъмецкіе идеалистические эстетики. Это не есть идея въ формъ чувственнаго явленія, а какъ разъ наобороть, это есть чувственное явленіе въ форм в идеи»; и дальше: «прекрасное вовсе не есть божественное въ чувственно-дъйствительномъ облаченіи; нътъ, оно есть чувственнодъйствительное въ божественномъ облачения и т. д. и т. д... (Aesth. 38,39). Все та же наскучившая, наивнонеосторожная игра понятіями форма и содержаніе, все ть же костюмныя сравненія!

Что такое божественное облаченіе, что такое образецъ, модель идеи? И, наконецъ, говорить объ Аbbild der Idee der Schönheit—еще не значить утверждать, будто идея есть содержаніе, и будто это солержаніе облекается въ чувственную форму искусства. «Платонизмъ» или, върнъе, идеализмъ здъсь правъ, ибо онъ вовсе не предполагаетъ, что «идея отображается» — значитъ: идея вливается въ чувственную форму (Aesth. 29. 30. 38—40); нътъ, это означаетъ лишь, что идея какъ бы создаетъ себъ форму изъ чувственнаго матеріала, т.-е., что идея есть формальная содержательность.

#### § 3.

Чтобы разобраться въ противоположныхъ, но одинаково-върныхъ замъчаніяхъ Гете о связи и соотношеніи природы и искусства, необходимо прежде всего различать по крайней мъръ natura naturans отъ natura naturata, природу, какъ творца, отъ природы, какъ творенія. Въ большинствъ случаєвъмнимое разногласіе отдъльныхъ утвержденій снимается тъмъ, что въ одномъ случаъ геніальный художникъ у по добляет ся духу созидающему въ природъ, который все творитъ одновременно: и необходимо и свободно; въ другомъ случаъ произведеніе искусства ръзко от граничивае тся отъ произведенія естества, ибо правда художе-

ственная—своя и совсѣмъ не совпадаетъ съ правдой природной; въ первомъ случаѣ искусство субъективно разсматривается, какъ вторая натура; въ послъднемъ случаъ—объективно, какъ нъкая сверхприрода.

Величайшей ошибкой было бы переставить смыслы обоихъ случаевъ; если видъть въ искусствъ прополженіе природы сотворенной (natura naturata), то послъдовательность требуеть усматривать въ продуктахъ т. н. «реализма» (т.-е. въ односторонне и грубо проведенномъ натурализмѣ) вершину художественныхъ достиженій; если видіть разпичіе между творческими процессами геніальнаго художника и «генія природы» въ томъ, будто первый процессь только свободень (что означаеть произволень), а второй только закономъренъ (что означаетъ механиченъ), то послъдовательность требуетъ признанія хаотичности за всъмъ міромъ искусства и отрицанія какъ передаваемости его данныхъ, такъ и соборности всъхъ подлинно причастныхъ ему индивидуумовъ.

Важно отмътить тутъ же, что чъмъ болъе сводимо произведение искусства къ произведению природы (т.-е. чъмъ грубъе и внъшне точнъе натуралистическая подражательность), тъмъ болъе сводится самое производство такого искусства къ механи-

ческому ремеслу, т.-е. тъмъ болъе разрывается связь между творящимъ художникомъ и творящею природою (natura naturans); такимъ образомъ тамъ, гдъ можно было бы поставить знакъ равенства между в и д и м о с т ь ю природнаго продукта и в и д им о с т ь ю художественнаго продукта, тамъ слъдовало бы констатировать даже не противоположность, а противоръчіе, т. е. окончательную пропасть между творчествомъ природы и издъліемъ такого «реалистическаго» искусства.

Въ противоположность такому лжеискусству о творчествъ самого Гете слъдуетъ сказать (пользуясь его выраженіями, относящимися къ идеальному художнику вообще), что оно «соревнуя съ природой, порождало нъчто духовно-органическое», давало этимъ своимъ порожденіямъ «такое содержаніе (Gehalt) и такую форму, что самое произведеніе являлось одновременно естественнымъ и сверхъестественнымъ».

Борьба же съ первоосновою идеалистической эстетики происходитъ у Штейнера не отъ самодовлѣющаго артистизма (котораго въ немъ вовсе нѣтъ), а отъ неискоренимо-дурного монизма; вотъ почему онъ не понимаетъ того, что схватилъ и точно выразилъ Фетъ въ двустишіи:

Только пъснъ нужна красота, Красотъ же и пъсенъ не надо. И здѣсь, въ разсматриваемой брошюрѣ, Штейнеръ такъ же, какъ и въ книгѣ о міровоззрѣніи Гете, часто приводитъ мѣста изъ Гете, какъ разъ опровергающія тѣ положенія, которыя тщится доказать брошюра. Предоставляя читателю самому отмѣтить таковыя, укажу на цитату изъ письма (или устнаго сообщенія?) Мерка, гдѣ этотъ тонкій и безпошадный критикъ говоритъ своему другу Гете, будто его творчество отлично отъ творчества многихъ другихъ поэтовъ (Меркъ очевидно имѣлъ въ виду романтиковъ «бури и натиска») тѣмъ, что они стремятся воплотить воображаемое, онъ же, Гете, стремится дать дѣйствительному поэтическій образъ...

Ясно, что Меркъ хотълъ сказать; въ особенности, если обратить вниманіе на употребленный имъ терминъ: das sogenannte [Poetische, das] Imaginative 113; Меркъ указываетъ на то, что фантазія Гете питается окружающей дъйствительностью и обращается на дъйствительность, на ея преобразованіе, путемъ выбора и перестановки ея элементовъ, въ противоположность фантазіи отвращенныхъ отъ природы романтиковъ, т.-е. такой фантазіи, которая кормится сама собою и насилуетъ элементы видимой дъйствительности, чтобы съ помощью полнаго искаженія послъдней

добиться приблизительнаго внъшняго запечатлънія порожденныхъ внутри фантасмагорій.

Вотъ, что хотълъ сказать Меркъ. Иного онъ думать не могъ, ибо зналъ, что все имагинативное, по мнънію Гете, должно основываться на дъйствительности и все идеальное нисходить къ ней. Штейнеръ же не останавливается передъ тъмъ, чтобы отожествить это «имагинативное» со сверхчувственнымъ и съ Идеей! «Не на воплощеніе сверхчувственнаго, но на преобразованіе чувственно-фактическаго» должно быть направлено искусство, твердитъ онъ. Какъ будто «воплощеніе» (именно у Гете въ особенности) не осуществлялось при помощи «преобразованія»!

#### § 5.

Вся эта путаница, тъсно связанная съ отожествленіемъ природы и искусства и съ непріятіемъ въ и де в единства истины и красоты, есть плодъ ума, совершенно неспособнаго къ символизму. Ибо символизмъ требуетъ особеннаго критическаго сочетанія плюрализма, дуализма и монизма; это сочетаніе жило въ Гете и живило его творческую мысль, которая, черезъ многообразіе дъйствительности, при посредствъ взаимоотраженія міровъ внутренняго и внъщняго и исходя изъ единой Идеи, порождала свой міръ идей, образовъ, символовъ.

По свидътельству Іоганна Христіана Кестнера. юный Гете въ разговоръ выражался большею частью въ образахъ и въ уподобленіяхъ, при этомъ будущій авторь Вертера жаловался на эту свою черту и утверждаль, что вынуждень оть природы говорить «несобственно», переносно (uneigentlich), но что онъ надвется, когда станетъ старше, научиться облумывать и передавать свои мысли, «какъ онъ суть». И воть Гете принялся за борьбу съ этою «несобственностью» своего слова, такъ же какъ онъ объявиль войну чрезмърно овладъвавшей всъмъ мышленіемъ его интуиціи, и сталь упражняться (не безъ посредства ветцларскаго судебнаго и веймарскаго административнаго канцеляризма) въ сухой точности словеснаго заявленія, а путемъ строгихъ естественно-научныхъ занятій и изслъдованій въ бдительномъ контролъ надъ своими наитіями. Конечно, оба упражненія принесли ему очевидную пользу, а въ ръшеніи итти не только н а в с т р в чу огромнымъ, слишкомъ огромнымъ достоинствамъ своей организаціи, но и противънихъ, тамъ, гдъ они грозили перегибомъ въ недостатки, тупикомъ чудачества, въ этомъ ръщеніи засквозиль первый проблескъ критицизма, именно съ его практической стороны.

Но самая мечта найти в полнъ «собственныя»

выраженія, передающія мысли «какъ онѣ суть», эта мечта свидѣтельствуетъ все еще о «догматической дремотѣ». И вотъ, когда, разбуженный Шиллеромъ 114, Гете началъ понемногу разставаться съ этою мечтою, тогда онъ рѣшительно разъялъ идею и опытъ, тогда же онъ—рожденный символистъ, упорно уклонявшійся даже отъ самого словоупотребленія с и м в о лъ—сталъ имъ пользоваться, правда не сразу и все еще по временамъ ворча на «Symbolideen und Nebelwelt» или на то, что вотъ «творятъ неуклюжія и отвратительныя вещи, и ихъ еще надо почитать, какъ символы» 115.

Годъ же спустя (1797) Гете пишетъ Шиллеру о томъ, какъ во время путешествія и пребыванія во Франкфуртъ онъ съ удивленіемъ замѣтилъ, что «поэтическій эффектъ» производили на него тъ предметы, имъ впервые или вновь увидѣнные, которые «были символами» 116, а въ декабръ того же года Гете основополагаетъ символизмъ на предчувствіи с в я з и, видимаго и невидимаго міра, или на узръніи хотя бы блъдныхъ слъдовъ этой связи. Всякая связь предполагаетъ раздѣльность, иначе вмъсто связи была бы безраздъльная слитность. Слъдовательно, къ моменту окончательной критической дуализаціи созръла въ головъ Гете творческая и плодотворная идея символа.

Узы, связующія критицизмъ сь символизмомъ

ставять послъдній въ надлежащее отношеніе и къ проблематизму, столь ненавистному «тайной наукъ». Это отношеніе въ точности усвоено было Гете, какъ показываеть слъдующее замъчаніе, сдъланное имъ по поводу Wahlverwandschaften и Wanderjahre: «все слъдуетъ брать тамъ символически, и за этими вещами всюду заложено еще иное что-то: каждое ръшеніе какой либо проблемы есть нъкоторая новая проблема». Это замъчаніе Гете указываетъ на непримиримое расхожденіе его основныхъ возъръній съ антикантіанскими взглядами всезнающаго оккультизма.

Когда Штейнеръ въ вышеупомянутомъ мѣстѣ (W. 37—38), играя терминами «субъективный—объективный», думаетъ вырыть пропасть между Гете и Кантомъ, онъ и не подозрѣваетъ, что по одну сторону этой пропасти окажется Гете в м ѣ с т ѣ съ Кантомъ, по другую—онъ самъ, одинъ, безъ Гете. «Кантъ и кантіанцы», пишетъ Штейнеръ (W. 37), «не подозрѣвали о томъ, что въ идеяхъ разума н е п о с р е дс т в е н н о присутствуетъ сущность (das Ansich) вещей». Итакъ, стоитъ только подойти къ идеямъ (разумѣется, предварительно пройдя оккультную школу) и можно безъ дальнѣйшихъ церемоній вынуть Ansich; ни въ какихъ символахъ, понятно, этотъ

простой, непосредственно дъйствующій пріемъ не нуждается.

§ 6.

Мы видъли, что кантіанецъ Шиллеръ подвелъ Гете къ идеѣ символа въ области художества; но Гете расширялъ и углублялъ эту идею далеко за предълы не только всѣхъ искусствъ, но и всѣхъ наукъ, вплоть до знаменитаго посмертнаго признанія своего о томъ, что:

Alles Vergängliche Ist nur ein Gleichnis 117.

Это признаніе, о которомъ освъдомлены даже тъ литераторы, что о Гете знаютъ тольно двъ-три сплетни (напримъръ, объ орденахъ и о «кухаркъ» Вульпіусъ)—къ сожальнію приводится всюду, всъми и большею частью некстати; между тъмъ, именно это признаніе вовсе не такъ «само собою разумъется», ибо является формулою пограничною, которая отмътила всего въ шести словахъ, а потому только для знающихъ долгій путь Гете, самую квинтъ-эссенцію символической мудрости. Обратимся поэтому къ другимъ изреченіямъ Гете.

«Все, что совершается, есть символъ, и тѣмъ обстоятельствомъ, что совершающееся отображаетъ само себя полностью, оно намекаетъ и на все осталь-

ное. Въ такомъ воззрѣніи, какъ мнѣ кажется, заложена высшая притязательность и высшая скромность» 118. Итакъ, полнота явленія, исполненность его, его согласіе со своею энтелехіей (возможное лишь при отказъ отъ форсированнаго марша эволюціи)-вотъ что прежде всего необходимо для обрътенія символической значимости. Не выходъ изъ себя, не экстатическое раздуваніе себя или даннаго явленія до неприличествующихъ размъровъ, не превращение своей «лягущатности» въ «бычатность», а выполнение лягушатности, пока не будешь отпущенъ всъхъ насъ сюда Пославшимъ,-вотъ что можетъ сдълать лягушку крупнъе иного вола, не превращая ее ни на мигъ въ послъдняго, вотъ что способно придать ея кваканью символическую цѣнность.

Такъ же обстоитъ дѣло и съ человѣческимъ познаніемъ. Вотъ почему Кантъ является, если смотрѣть съ нашей теперешней съ трудомъ завоеванной позиціи, однимъ ивъ создателей подлиннаго культурнаго символизма. Критика чистаго разума стѣсняетъ только натуры рабскія, свободныхъ она освобождаетъ еще больше. Она впервые въ извѣстной намъ исторіи человѣческой мысли, благодаря проведенію границъ, сдѣлала возможнымъ, чтобы эта блуждавшая и блудившая мысль сочетала въ одну еван-

гельскую добродътель два свойства, указанныхъ Гете: вы сшую притязательность и высшую скромность.

Въ Воспоминаніяхъ Римеръ сообщаетъ. будто Гете утверждаль, что все наше познаніе символично, что одно есть символь другого: магнетическое явленіе есть символь электрическаго и т. д. 119 Эта символичность познанія была бы немыслима, если бы мы все совствить непосредственно, осязательно въдали, какъ того хочетъ Штейнеръ. или даже только абсолютно-върно математически могли бы узнать все, что намъ угодно: напримъръ, какъ это нъкоторые предполагають, при помощи взаимоотраженія одного символа въ другомъ. Система символическихъ зеркалъ, дающихъ Novum organum познанія, нъкую безусловно точную символику,есть прекрасная мечта и не болье, ибо каждый символь связань съ особою энтелехіей, и. слъдовательно. его зеркальность своеобразно вогнута и выпукла; система такихъ зеркальныхъ поверхностей составитъ лабиринтъ, либо смъхотворный, либо наводящій ужасъ своею безысходностью и порожденными имъ образами чудовищныхъ ублюдковъ.

И взаимоотраженіе символовъ должно быть символично; т.-е. эдъсь слъдуеть не прибъгать къ эксперименту (изъ коего неустранимъ элементъ

человъческаго произвола, слъдовательно, дурной случайности), а избъгать эксперимента; другими словами, не притягивать насильно съ отдаленныхъ пунктовъ различные символы, заставляя ихъ взаимоотражаться. Этому своего рода эксперименту (къ которому любятъ прибъгать нъкоторые символисты) надлежитъ предпочесть наблюденіе; надо быть очень внимательнымъ и не пропускать случая символическихъ взаимоотраженій, возникающихъ естественно, въ событіяхъ дня, въ теченіи по общему руслу настроеній и воззрѣній эпохи и т. п.

### § 7.

Возвращаясь къ символизму Гете, необходимо указать на предѣлъ, живой, а потому понятно и колеблющійся, до котораго Гете, въ познаваніи природы, довелъ свое символизированіе 120. Это—протофеноменъ; о немъ сказано въ другихъ мѣстахъ этой книги; здѣсь слѣдуетъ только отмѣтить характеризующую Гете закономѣрную антиномичность въ попыткахъ опредѣлить первоявленіе. Гете называетъ его одновременно идеальнымъ и реальнымъ, с и мволичнымъ и идентичнымъ... Рѣдко гдѣ проявилась съ такою очевидностью для всѣхъ эрячихъ духовная свобода и мыслительная честность Гете. Болѣе проникшаго въ душу Гете эти немногія слова, кромѣ того, чаруютъ своимъ жестомъ, если подъ этимъ актерски-внѣшнимъ опошленнымъ словомъ разумѣть указательно-пластическое іп concreto выявленіе содержанія... За ними чувствуется вся великая внутренняя борьба, весь натискъ, весь полетъ геніальнѣйшаго изъ сыновъ нашей земли и вся его никѣмъ достаточно не постигнутая и не оцѣненная мудрость самоограниченія, притомъ никогда еще не явленная міру въ такой ослѣпительной красотѣ...

Вотъ кто смѣлъ бы съ большимъ правомъ, нежели оккультизмъ, возопить: з на ю не по с р е дственно; слушайте меня; я скоро могу вамъ точно указать мѣсто, гдѣ цвѣтетъ перворастеніе; мнѣ кажется, я уже не разъ его видѣлъ, помню его образъ... Да вѣдь Гете (мы знаемъ это) по чти заговорилъ такъ. По чти упалъ... Но «чутьчуть не считается», какъ говорятъ въ игрѣ: вмѣсто этого, мы услышали, что перворастеніе (и вообще каждое первоявленіе)—«идеально и реально, символично и идентично». Оно—реально и идентично; таковымъ оно схвачено было сознаніемъ Гете въ моментъ «откровенія неизслѣдимаго»; но въ то же время оно—идеально и символично; таковымъ оно непремѣ:но должно было стать, чтобы мочь быть

схваченнымъ не только чужимъ сознаніемъ, но и повторно—сознаніемъ самого Гете, ибо «откровеніе неизслѣдимаго», чѣмъ болѣе ж и з н е н н о, тѣмъ болѣе м г н о в е н н о; оно озаряетъ сознаніе, какъ молнія, озаряетъ несимволически; однако можетъ быть зафиксировано внутри лишь разумомъ, богатымъ идеями, и проявлено наружу лишь въ символь. Важно отмѣтить еще противопоставленіе идентичнаго—символичному (подобно тому, какъ реальному въ тезѣ соотвѣтствуетъ идеальное въ антитезѣ); этимъ, во-первыхъ, подчеркивается снова дуализмъ и проблематизмъ, связанный съ символизмомъ; вовторыхъ, намекается на несогласуемость системы тожества (Identitätssystem) Шеллинга съ символической точкой зрѣнія Гете.

Можно сказать, что «идентичность реальнаго и идеальнаго», которую Шеллингъ, въ качествъ «начала абсолютнаго», положилъ въ основу «природы и духа», признавалась Гете лишь для себя и въ стадіи активнаго созерцанія; для другихъ же и при переходъ къ закръпленію познанія и къ творчеству—вступаль въ свои права символизмъ. Да, стоя лицомъ къ лицу съ протофеноменами, Гете былъ (до Шеллинга) и «шеллингіанцемъ», но въ моментъ слъдующій онъ критически преодолъваль его, какъ еще дальше онъ критически

преодолѣвалъ самый критицизмъ. Не вѣрнѣе ли предположить, что частичка гетеанства схвачена, усвоена, обожена и догматизирована Шеллингомъ; скорѣе онъ—частичный гетеанецъ, нежели Гетешеллингіанецъ.

§ 8.

Въ частности шеллингово опредъление искусства, какъ отображенія безконечнаго въ конечномъ, имфетъ несомнънную связь съ возэръніями Гете на символизмъ. И это-такъ, сколько бы Штейнера ни смущала «идея въ формъ чувственнаго явленія» вмъсто желаннаго ему «чувственнаго явленія въ формъ идеи»; насъ смущають объ формулы, потому что объ онъ одинаково сомнительно-приблизительны, одинаково не гетеанскія и не символическія. Выраженіе Штейнера «идея въ формъ чувственнаго явленія» вовсе не тожественно и даже не равнозначуще ни съ «отображеніемъ безконечнаго въ конечномъ» Шеллинга, ни со слѣдующимъ, напримъръ, разсужденіемъ Гете, кажется, по поводу Пъсни Пъсней: «Человъкъ, исполненный духа, не удовлетворенъ тъмъ, что передъ нимъ происходитъ и вырисовывается; онъ разсматриваетъ все, что преподносится его чувствамъ, словно нъкую личину, за которою со с в о енравнымъ лукавствомъ упрямо спряталась высшая жизнь духа, чтобы привлечь нась, приманить и вознести въ область большаго благородства».

«Отображеніе» Шеллинга есть отвлеченная формула идеалистической эстетики; безъ дальнѣйшихъ разъясненій она можетъ болѣе или менѣе удовлетворить спеціалиста-мыслителя; чтобы представить собою нѣкоторую цѣнность для художника, она должна быть имъ конкретно пережита въ собственномъ творчествѣ или въ дѣйстве́нномъ воспріятіи природы или чужого творчества. «Личина» Гете есть осязательное описаніе такого конкретнаго переживанія; читая его, понимаешь, отчего у «влатоокой Моны-Лизы у с м ѣ ш-к а тайною полна» 121.

Сказанное Шеллингомъ относится къ творчеству, и подъ «конечнымъ» разумѣется не что иное, какъ гетевское «поэтическое тѣло»,—однимъ словомъ всякій творческій образъ, имѣющій свои грани, начало, середину и конецъ, какъ того требовалъ еще Аристотель; сказанное же Гете относится къ эстетикѣ въ узкомъ смыслѣ, къ эстетическому воспріятію, къ аїσЭноц'у каждаго «исполненнаго духомъ» человѣка, созерцающаго притомъ не только произведенія искусства, но и природу, въ которой мечта Гете—поэта, никакимъ критицизмомъ неискоренимая, хотѣла видѣть на ряду съ значительными, что либо озна-

чающими предметами, предметы ничтожные и лишенные смысла; для Гете-поэта смыслъ и безсмыслица явленій были присущи, имманентны послѣднимъ, иначе онъ не могъ бы наивно творить; но Гете-критицистъ, не протестуя здѣсь по соображеніямъ высокопрактическимъ, разумѣется, понималъ не менѣе Шиллера, что «пустота и безсодержательность лежатъ болѣе въ субъектѣ, нежели въ объектѣ» 122, т.-е. что здѣсь кроется неразрѣшимая проблема.

Слова же Штейнера объ «идеъ въ формъ чувственнаго явленія», такъ же, какъ и о «чувственномъ явленіи въ формъ идеи» суть именно только слова и ничего больше. Самъ Штейнеръ и его ближайшіе ученики можетъ быть и понимаютъ тайный смыслъ, имманентный этимъ словамъ, -- обыкновеннымъ смертнымъ онъ недоступенъ. Не тайное же, а художественно-теоретическое значение этихъ словъ, разсматриваемыхъ экзотерично, указуетъ лишь на одно: на явное смъщеніе объихъ половинъ науки объ искусствъ-ученія о творчествь и ученія о воспріятіи. Строгое различение этихъ областей, если и не предупредило бы путаницы, царящей въ брошюръ объ эстетикъ Гете, вслъдствіе необоснованныхъ (но по тенденціи автора неизбѣжныхъ) нападокъ на «идеалистическую эстетику», --- то по крайней мъръ при-

нудило бы Штейнера къ болье осмотрительному формулированію какъ опровергаемой имъ тезы, такъ и защищаемой антитезы. Въдь при данномъ формулированіи невольно заподозришь его въ томъ, что и д е я у него поставлена вмъсто безконечнаго, чувственное явленіе вмѣсто конечнаго. форма вмъсто отраженія. Счесть же выраженіе «идея въ формъ чувственнаго явленія» относящимся только къ эстетическому воспріятію природы контексть совершенно не допускаетъ, такъ какъ Штейнеръ вовсе не противопоставляеть это выраженіе выраженію «чувственное явленіе въ формъ идеи», какъ формулу эстетическую (въ узкомъ смыслъ) формулъ поэтической, т.-е. теоріи творчества: онъ противопоставляетъ первую формулу второй, какъ ошибочную и антигетеанскую-върной и гетеанской, при чемъ даже и въ мысляхъ повидимому не держитъ необходимаго различія «эстетики» и «поэтики».

Но попробуемъ (не взирая ни на протестъ Штейнера, ни на наше сомнѣніе, по инымъ, конечно, основаніямъ) у с л о в н о принять выраженіе «идея въформѣ чувственнаго явленія», какъ вполнѣ удачное опредѣленіе «изящнаго искусства»; тогда «формою чувственнаго явленія», въ драматическомъ напримѣръ искусствѣ, окажется понятно сценическое дѣйствіе,

въ которомъ заключена нѣкая идея. Другого толкованія, очевидно, дать нельзя. Посмотримъ же, что говориль по этому поводу самъ Гете. На вопрось Эккермана, какими свойствами должна обладать пьеса, чтобы быть сценичной, Гете отвѣчаетъ: «она должна быть символичной, что означаетъ, что каждое дѣйствіе въ ней должно имѣть само по себѣ значимость и намекать на дѣйствіе, еще болѣе важное» 123. Намекать (надѣюсь это ясно) можно лишь формою, а не матеріей; слѣдовательно, въ словахъ Гете мы имѣемъ словно наилучшій перифразъ оспариваемаго Штейнеромъ выраженія объ искусствѣ, какъ «идеѣ въ формѣ чувственнаго явленія».

Это же самое выраженіе (которое и слишкомъ широко и слишкомъ узко, и недостаточно строгофилософично и недостаточно конкретно-ясно) можно истолковать, если ужъ его примънить исключительно «эстетически», и притомъ только къ воспріятію красоты въ природъ, опять-таки въ смыслъ, согласномъ слъдующимъ словамъ Гете 124: «есть выдающіяся явленія, которыя стоятъ передъ нами, какъ представители многихъ другихъ, такъ какъ заключаютъ въ себъ извъстную полноту», т.-е. существуютъ явленія, которыя невольно становятся символами, ибо въ ихъ «формъ» какъ бы заключена «идея» (или «родовое понятіе»).

Итакъ, чтобы здъсь покончить съ объими формулами, которыя сражаются между собою въ брошюръ Штейнера, можно сказать, что онъ, если ихъ нъсколько перифразировать, просто дополняють одна другую. «Чувственное явленіе въ формъ идеи» можно разсматривать, какъ не совсъмъ удачное выражение, описывающее стадію образованія изъ «матеріала» (Stoff)— «сопержанія» (Gehalt) черезъ идейное формованіе. «Идея въ формъ чувственнаго явленія» или говорить тоже не совсъмъ удачно о «содержаніи», вобранномъ художественною формою, ассимилированномъ «поэтическимъ тъломъ», или же это можетъ быть и выраженіемь, свидьтельствующимь о своего poga licentia poetica, о вольной мечтъ поэта, видящей «идею» въ какомъ-либо особо выдающемся «чувственномъ явленіи» природы, которое до конца выполняеть свое предназначение и тъмъ самымъ, помимо своей энтелехіи даеть почувствовать идею, выходящую за его предълы.

Что Гете примънялъ такого рода символистическое обозначение не исключительно къ явленіямъ окружающей внъшней дъйствительности (о которыхъ идетъ ръчь въ только что приведенномъ отрывкъ), но и къ явленіямъ дъйствительности духовной, явствуетъ изъ слъдующихъ его признаній. Посылая другу своему Цельтеру экземпляръ новаго изданія Мета-

морфозы растеній. Гете пищеть: «если ты эту вещицу удосужищься снова прочесть, то прими ее только символически и при этомъ думай про себя о какомъ-либо другомъ живомъ обравъ. изъ себя самого растущемъ и развивающемся» 125. Итакъ, самая «вешица», opusculum, въ которомъ излагается метаморфоза-символична въ томъ, какъ эта идея преподносится читателю, что за мотивы и обстоятельства сопутствовали и содъйствовали рожденію этой идеи и ея выявленію и т. д.: при чемъ слово только подчеркиваетъ «высшую скромность» символизма. Не менъе цънно и другое признаніе: Кнебелю Гете однажды замътилъ, что историческую часть Ученія о цватах в можно разсматривать, какъ «символъ исторіи в с в х ъ наукъ». Здвсь Гете въ гордомъ сознаніи своего достиженія указуеть на другую черту подлинно-символического разсмотрънія, на «высшую притязательность».

## § 9.

Если не знать Гете, то можно, пожалуй, не увидёть въ нѣкоторыхъ его изреченіяхъ о символизмѣ ничего иного, кромѣ труизмовъ и тавтологій: «значимость», «намекъ на болѣе важное», «видишь одно, а про себя думаешь другое» и т. п.

Па. кто не знаетъ Гете, именно, не въдаетъ его основного принципа «stirb und werde!», кто не проникался его selige Sehnsucht, которая ведетъ самостное «я», какъ мотылька, къ смерти въ пламени, но съ тъмъ вмъсть преображаетъ низшее «я» въ «я» высшее, способное къ höhere Begattung,-тому, разумъется, нъкоторыя приводимыя мною мъста о символизмъ могутъ поназаться такою символическою гносеологіею, которая неразрывна съ «дурнымъ» антропологическимъ психологизмомъ: и настаиваніе на символизмъ, какъ на «послъднемъ этапъ» получить, въ такомъ случав, совершенно противоположную окраску, именно не мудрой скромности, а горделивой ограниченности: мое сознаніе, вотъ этого человъка, Вольфганга, есть достовърнъйшая первореальность; alles, was besteht, besteht durch m i c h-такъ не говорилъ Гете; онъ не говорилъ «я указываю творимыми мною символами грань, непереступаемую ничьимъ сознаніемъ» и т. п. Конечно, selige Sehnsucht, пройдя катарсисъ, становится geistiges Hellsehen, алчба полуслъпой душевности становится духовнымъ ясновидъніемъ, а вмъстъ съ тъмъ наугадъ дъйствующее воображение пріобрътаетъ нъкоторую точность, рождается exakte sinnliche Phantasie (какъ мы читаемъ въ одной рецензіи Гете 126). И все-таки, несмотря на «экзактность» своего творческаго воображенія, Гете не притяваль на таков значеніе его созданій, которое должно было бы опредъляться, какъ адэкватное символизируемымъ идеямъ.

Уже въ 1797 г. Гете держался того мнънія, что символическій образъ только опосредствованно (indirekt) означаеть еще нъчто помимо того, что онъ являеть собою самь по себь, своею видимостью. По Гете фантазія рисуеть или находить образы (Gestalten) къ идеямъ разума и этимъ оживляетъ цълостное единство человъка. Созерцаніе, устремленное къ символизированію, интуитивно-непосредственно схватываетъ идею; созерцаніе, скоро переходящее въ дискурсивно-сопоставляющее сужденіе, дасть только аллегорію. Но математическіе элементы Гете склоненъ быль все же относить къ символамъ, такъ же, какъ и нъкоторыя построенія въ наукъ. Выще были уже даны тому примъры. Вотъ еще одинъ 127: «Нравственные символы въ естественныхъ наукахъ (напримъръ. символъ избирательнаго родства, найденный и использованный великимъ Бергманомъ 128) болъе духовно-богаты и скоръе связуемы съ поэзіей и даже съ общественностью, чъмъ другіе; но всъ символы, даже математическіе, все-таки антропоморфичны: только нравственные обращены къ душъ, математическіекъ уму».

Въ Матеріалахъ къ исторіи ученія о цвътахъ читатель найдетъ много указаній на роль символовъ въ наукъ и цълую философію символизма. Конечно, символика у Гете имъетъ и свою лъстницу и не есть непремънно только символичность епинаго духа, хотя всегда представляеть собою его орудійность. Ибо творець, по словамъ Гете, «долженъ единичное-а это въдь здъсь должно имъть смыслъ собственнаго отдъльнаго переживанія-возвысить такъ до всеобщности, чтобы внимающіе ему смогли эту послъднюю усвоить себъ опять-таки каждый сообразно своей индивидуальности». «Такъ возвысить» именно и удавалось почти всегда Гете, и художнику, и мыслителю; вотъ почему онъ со спокойною совъстью заявляль, что по своимь, ему врожденнымъ пріемамъ изслъдованія, знанія, воспріятія (forschen, wissen, geniessen) онъ долженъ держаться только за символы.

Къ вопросу о символизмъ Гете придется возвратиться въ слъдующихъ выпускахъ Раямы ш леній. Тогда же удобнье будетъ коснуться намековъ на теорію символизма у Канта и спорнаго пункта о символическомъ типъ Гете, который (какъ это впрочемъ уже явствуетъ изъ приведенныхъ выдержекъ) не противоположенъ шиллеровскому (вообще формулу Гете и Шиллеръ—пора оставить!), а со-

четаетъ въ себъ оба направленія: идеалистическое и реалистическое, символизмъ выявленія и символизмъ открытія.

# § 10.

Въ заключение этого краткаго и эскизнаго обзора отношенія Гете къ символизму, укажу на виъдреніе имъ этого принципа въ область эзотерическую. На это, конечно, миъ возразять, что символика виъдрена тамъ отъ въка, что не Гете первый вощель туда съ нею или нашелъ ее тамъ. Но намъ важно именно, что это сдълалъ между прочимъ и Гете, ибо е го символизмъ намъ извъстенъ въ своихъ критико-идеалистическихъ принципахъ, тогда какъ то, что понимаютъ подъ символомъ многіе другіе, для насъ частью неясно, частью же совершенно непріемлемо, какъ матеріалистическая магія. Гете принадлежаль нь масонству болье полустольтія и усматриваль въ немъ опять-таки своего рода символизмъ, именно: «все собою охватывающую, изъ жизненныхъ элементовъ сплетенную цепь, серьезную энергію простыхь, въчно возвращающихся и все-таки постоянно удовлетворяющихъ и избыточествующихъ формъ». Не надо, конечно, понимать эти слова, какъ отрицаніе мистеріи и мистики, какъ сведеніе всего къ

условной обрядности; энающій Гете-мистика конечно не впадетъ въ эту ошибку; здѣсь не отрицаніе объективности міра иныхъ измѣреній, объективности другихъ «плановъ» (какъ выражаются теософы), а только отказъ отъ произвольнаго и систематичнаго вторженія туда,—«высшая скромность» и «высшая притязательность».

Des Maurers Wandeln
Es gleicht dem Leben
Und sein Bestreben
Es gleicht dem Handeln
Der Menschen auf Erden... 129

какъ гласитъ масонская пѣсня Гете, озаглавленная Symbolum.

Еще одно слово. Въ Введеніи къ Опыту метеорологіи мы читаемъ: «истинное, тожественное божественному, непосредственно никогда нами не познаваемо: мы зримъ это истинное лишь въ отблескъ, въ примъръ и въ символъ, въ отдъльныхъ и сродныхъ явленіяхъ» <sup>130</sup>.

Что невозможно человъку, то возможно Богу. Помимо людскихъ воздъйствій, есть воздъйствіе Бога—благодать. Богъ можетъ открывать себя людямъ непосредственно; тогда мы имъемъ

ту интуицію, о которой говорили отцы церкви; эдісь интуиція не въ смыслъ уже во-ображеннаго переживанія, не эстетическая, не морфологическая интуиція, связанная съ идейными формаціями, а-понимаемая въ особомъ смыслъ, именно-какъ опытъ внутренняго внъ-образнаго узнаванія; но передача этой интуиціи либо вовсе невозможна, такъ какъ этому нътъ имени и наконецъ, есть предметы, дерзкая попытка разсказать о которыхъ, да еще съ возможно большимъ приближениемъ и непосредственностью, повела бы къ безумію и къ смерти; либо передача такой вн-в-образной интуиціи возможна (т.-е. у пережившаго есть чувство дозволенности подълиться съ другими), однако, именно въ этомъ случав передача должна оказаться максимально-опосредствованной, символизирование будеть крайне отдаленнымъ, безмърно ослабляющимъ необъятный свътъ неэримо-увидъннаго, который, преломляясь сквозь призму человъческаго мышленія, воображенія, языка, человіческой річи какъ словесной, такъ и музыкальной, наконецъ, сквозь призму изобразительной способности, нормально теряеть свою необъятность: при эксцентричныхъ и конечно напрасныхъ попыткахъ сохраненія мы имъемъ продукты того псевдосимволизма, о которыхъ Гете выше отозвался, какъ о «неуклюжихъ и отвратительныхъ вещахъ».

Какой смыслъ можетъ имѣтъ выраженіе «идеальная» или «идейная форма» въ устахъ Гете? Отнюдь не тотъ, который хочетъ придать ему Штейнеръ; слово форма здѣсь приближается въ своемъ значеніи къ термину трансцендентальной зстетики и противопоставляется самимъ Гете 131 и очень настойчиво «поэтической формѣ», какъ термину эстетики въ смыслѣ науки объ искусствѣ; «идеальная форма» Гете естъ спецификація формальнаго принципа Канта, естъ частный случай того, какъ объединяется въ душѣ (Кантъ говоритъ: im Gemüt) многообразіе окружающаго міра; частный случай того, какъ это безпорядочное необозримое феноменальное множество приводится къ стройности и къ расчлененности.

То, что Кантъ разсматриваетъ гносеологически, исходя отъ безличнаго субъекта познанія, надѣленнаго интуитивною чувственностью, дискурсивнымъ разсудкомъ и разумомъ, заключающимъ въ себѣ идеи и ихъ порождающимъ, то Гете беретъ антропогностически, исходя изъ своего личнаго опыта, который его, сверхъ мѣры надѣленнаго и впечатлительностью и воображеніемъ, на каждомъ шагу убѣждалъ въ

томъ, что, если не организовать воспринимаемаго при помощи понятій и идей, то будешь задавленъ матеріаломъ жизни, уничтоженъ, какъ человъческая личность; что понятія и въ особенности идеи суть орудія, при помощи которыхъ можно не только отражать и ослаблять удары эмпирическихъ камней, летящихъ отовсюду на незабронированное существо человъка, но и обратить эти удары себъ на преуспъяніе.

Идеальная или идейная форма вовсе не стоить въ непремънной связи ни съ поэтической, ни съ изобразительной, ни съ музыкальной формой; въ извъстной мъръ этою «идеальною формою» долженъ владъть (да и дъйствительно обладаеть) каждый: сверхъ нормы ею надълены крупные ученые, мыслители, художники эстрады и сцены и другіе дъятели. Превыше всякой мъры эта «идеальная форма» живетъ въ такихъ «практикахъ», какъ Магометъ, Петръ Великій и т. п. Наполеонъ, напримъръ, былъ въ этомъ смыслъ великимъ идеоморфистомъ (почему и нападалъ на отръшенныхъ отъ практики идеологовъ). Живетъ она, наконецъ, въ религіозныхъ подвижникахъ, поскольку они не затворники и не столпники, поскольку они идуть навстръчу міру. вызывають его на бой, а не чураются его и не уходять во внутреннее созерцаніе великаго Ничто, которое есть Все.

Сказанное здъсь о мистикахъ и аскетахъ, отръшенныхъ даже отъ идейнаго формованія, которов возможно лишь при сохраненіи связи съ міромъ, не слъдуетъ принимать за упрекъ или за иронію, а только видъть въ этомъ вполнъ допустимое личное непріятіе этого пути. Для Гете онъ былъ также непріемлемъ. Міръ и Богъ—конечно не одно и то же; слово и л и (Deus sive Natura у Спинозы) поставить нельзя, но раздъляя, надлежитъ и соединять (по принципу Гете), а тогда неизбъженъ выводъ, что Богъ далъ человъку міръ, какъ свидътельствованіе о Себъ; человъкъ о бязанъ обрабатывать міръ во имя Божіе...

Скотъ Эригена былъ того мнѣнія, что природа именно и выполняетъ свою божественную цѣль черезъ то, что она можетъ и должна быть изслѣдуема.

Въ слабо владъющемъ этою «идеальною формою», этою способностью по идеѣ формовать воспріятія, конечно, не дастъ ростковъ и скрытое въ его духѣ зерно художественной формы; но идеальное формованіе, съ точки зрѣнія теоріи творчества, есть только условіе, необходимая предпосылка формованія художественнаго и въ особенности поэтическаго: чтобы быть поэтомъ, надо быть прежде всего человѣкомъ, а быть человѣкомъ, по убѣжденію Гете, значить быть борцомъ. Вотъ почему, между прочимъ, Гете

называетъ гдѣ-то «и деальную форму»—
«человѣчной въ высшемъ смыслѣ», а съ другой стороны, вмѣсто «поэтической формы» часто
говоритъ «die poetische Gestalt»—по-русски (приблизительно): поэтическій образъ (въ широкомъ
смыслѣ слова), и даже «der poetische Körper»; т.-е.
другими словами Гете сопоставляетъ и различаетъ
организующее начало высокой человѣчности и организмъ поэтическаго произведенія.

Ставя знакъ равенства между «идеальной» и «поэтической» формой, Штейнеръ обнаруживаеть непостиженіе элементовъ эстетики Гете, и прежде всего неразличение неоднократно анализированныхъ Гете понятій Stoff. Gehalt, Form, т.-е., во-первыхъ, матеріала, «который каждый имъетъ передъ собою», во-вторыхъ, содержанія, не Inhalt, не содержимаго, не «сюжета» только, и не «эмоцій» только, что обычно понимается подъ словомъ «содержаніе», а того содержанія, которое въ «матеріалѣ» умъетъ «находить» лишь имъющій нъчто совершить, нъчто отъ себя (изъ своего внутренняго міра) присовокупить къ «матеріалу», и въ-третьихъ, наконецъ-понятія формы, которая, какъ говорить Гете. «есть тайна для большинства». Ясно, что со-держаніе (Gehalt), со-ставъ. есть какъ разъ то, что получается черезъ «идеальную форму», «идейное формованіе», т.-е. высшее

«разумное» очеловъченіе эмпирическаго матеріала, претвореніе его черезъ «разумное» переживаніе въ жизненный опытъ, въ образъ мыслей (по прекрасному и точному русскому выраженію); но отсюда до «поэтической формы» (которая, какъ мы слышали, является «для большинства»—«тайной»)— еще дистанція огромнаго размъра 132.

Этой дистанціи не видить Штейнерь, почему онъ и смѣшиваетъ оба гетевскихъ термина. И на недопустимость этого смъшенія не наводить Штейдаже приводимое имъ слъдующее опредъленіе Гете искусства звука: «достоинство дожества проявляется у музыки быть можетъ наиболье отмынно, такъ какъ въ ней ныть такого матеріала (Stoff), который долженъ быть учитываемъ; музыка---сплошь цъликомъ форма и со-держаніе (Gehalt), отчего она возвыщаеть и облагораживаетъ все, что ею выражается». Это знаменитое опредъление уже не въ первый разъ подвергается кривотолкованіямъ: можно было бы написать цѣлый трактать о недоразумъніяхь, сь нимь связанныхь. Здъсь надлежить отмътить только одно: Штейнеръ приводить это опредъление съ цълью подкръпить свое утвержденіе о томъ, будто искусство (по мнвнію Гете) есть «чувственное явленіе въ формъ идеи», а не «идея въ формъ чувственнаго явленія» (Aesth. 38—39).

Передъ тъмъ какъ привести самое опредъленіе Гете (Aesth. 39—40), Штейнеръ говоритъ: «тамъ, гиъ эта идеальная форма явленія (ideelle Erscheinungsform) проявляется черезъ чувственное лучше всего, тамъ проявляется И достоинство искусства въ высочайшей степени». Зпъсь Штейнеръ прежде всего смъщиваетъ пвъ вещи: «чувственное» (das Sinnliche) въ данномъ видъ искусства и «матеріаль» (der Stoff) для даннаго произведенія искусства; «лучше всего» представляется ему «чувственное» въ музыкъ, которая поэтому и выявляетъ съ особеннымъ достоинствомъ накое то содержаніе въ формъ идеи (это ли не является плохой идеалистической эстетикой?). «Что» (das Was) и «чувственное» слъдуеть въдь отличать отъ того матеріала (Stoff). который въ музыкъ (какъ выражается Гете въ своемъ опредъленіи) не приходится учитывать, ибо онъ... словно отсутствуетъ. Кромъ того, Штейнеръ смъшиваетъ здѣсь: «какъ» (das Wie) и «идеальную форму» съ художественной формой. Разсмотримъ сначала первое недоразумъніе.

## § 12.

Нъкій матеріаль въ музыкъ по природъ ея отсутствуетъ. Что же отсутствуетъ въ музыкъ? Отсутствіе чего придаетъ ей въ глазахъ Гете отмъннъйшее

по сравненію съ другими искусствами достоинство (Würde)? Правильно отвътить на этотъ вопросъ значить, схвативь надлежащій конець эстетической нити, развязать одинъ крайне сложный узелъ эстетическихъ проблемъ, къ тому же еще запутанный Штейнеромъ, и такимъ путемъ разръшить всъ остальные частные вопросы, поставленные передъ этимъ конечнымъ. Въ музыкъ нътъ или, выражаясь точнъе и осторожнъе (словами Гете), «въ музыкъ не приходится учитывать» той предметности, которая исходить оть внъшняго міра, которая неизбъжно отягощаєть (сколько бы ее ни формовать и «идейно» и художественно) произведенія искусствъ изобразительнаго и словеснаго, отягощаетъ потому, что средства этихъ искусствъ сами по себъ тъсно связаны съ конкретными образами или съ живыми представленіями изъ такъ называемой «окружающей дъйствительности».

Отсутствіе слѣдовъ и знаковъ этой внѣшней предметности служитъ причиною, отчего немузыкальные или неартистичные люди часто не постигаютъ въ крупныхъ твореніяхъ музыки такъ называемаго «духовнаго или внутренняго содержанія», т.-е. того, что Гете называетъ ideale Form (независимо отъ искусства) и Gehalt (въ связи съ искусствомъ); дѣло въ томъ, что въ музыкѣ (за отсутствіемъ внѣшней предметности) приходится заключать о со-держаніи

по музыкальной формъ (въ широкомъ, не только архитектоническомъ смыслъ слова, понимая, слъдовательно, подъ формой отдъльно взятые элементы музыки и даже отдъльно схватываемые въ качествъ опредъленныхъ звуковыхъ образовъ моменты данной пьесы); вотъ почему можетъ быть въ своемъ знаменитомъ опредъленіи музыки Гете сказалъ о ней: «sie ist ganz Form und Gehalt», т.-е. с на ча ла форма, а потомъ со-держаніе; въ дълъ творчества это—не такъ, а, конечно, обратно; но въ воспріятіи—несомнънно.

Итти отъ художественной формы даннаго автора къ тому, какъ формуютъ его идеи, къ идеямъ его міровоззрѣнія, къ его тенденціи, къ его со-держанію—гораздо труднѣе (хотя и вѣрнѣе), нежели исходить отъ матеріала, какъ это дѣлаетъ необразованное и неартистичное большинство; но справедливость требуетъ отмѣтить, что и матеріалъ внѣшней предметности является для цѣнителей и знатоковъ поэзіи, живописи, графики, ваянія значительнымъ подспорьемъ для проникновенія въ пресловутое «внутреннее содержаніе», даже если они и иоходятъ отъ художе ственной формы; въ чистой музыкѣ же это подспорье отсутствуетъ. Тѣ немногіе, для которыхъ музыка—болѣе открытая книга, нежели любая, состоящая изъ алфавитныхъ знаковъ, доходятъ

въ своемъ дешифрированіи отъ «формы» черезъ «с одержаніе» даже до «матеріала»; разумъется, гипотетически приблизительно пишь догадываясь о тъхъ внъшнихъ предметностяхъ и событіяхъ, которыя черезъ со-держаніе отразились въ формъ.

Надъюсь, что изъ этого анализа читателю само собою стало яснымъ, что упрека (частично справедливаго), который бросаетъ Штейнеръ «идеалистической эстетикѣ», упрека въ томъ, что она иногда ставитъ вещи вверхъ ногами, въ значительно бо́льшей мѣрѣ заслуживаетъ самъ Штейнеръ, и этотъ упрекъ мы обязаны сдѣлать ему уже въ виду того, что свои перекувыркиванья онъ прикрываетъ ссылками на Гете, а ссылки эти не только освящаются тѣмъ ореоломъ, который окружаетъ Штейнера, какъ антропософическаго пастыря, но и подкрѣпляются тѣмъ авторитетомъ, которымъ онъ пользуется, какъ литераторъ, много лѣтъ архивно изучавшій поэтическое и философское наслѣдіе Гете.

#### § 13.

Сильно хромаетъ сравненіе, которое часто дѣлаютъ между мраморомъ, глиною, красками или инымъ вещественнымъ матеріаломъ, и типами людей, характерами историческихъ личностей и бытомъ или со-

бытіями; когда говорять, напримъръ, объ эпическомъ поэтъ или о романистъ, сопоставляя ихъ съ живописцемъ или ваятелемъ, и разсуждаютъ о томъ, какъ всъ они обрабатываютъ матеріалъ, «лъпятъ» изъ него все, чего хочетъ ихъ воображеніе и т. п.

Сравнивающіе такимъ образомъ матеріалъ, какъ средство, какъ матерію, вещество съ матеріаломъ въ томъ смыслѣ, какой вкладываетъ Гете, говоря объ искусствѣ, въ слово Stoff, т.-е. въ смыслѣ комплекса впечатлѣній и ощущеній, постоянно подвозимыхъ неукоснительно кредитующимъ насъ поставщикомъ, имя которому Ж и з н ь, сливающіе эти два значенія эстетическаго понятія «матеріалъ», или н и ч е г о въ искусствѣ не смыслятъ или же являютъ собою сознательныхъ, либо безсознательныхъ эстетовъ.

Матеріалъ, какъ вещественное средство, преодолѣвается техникой искусства; матеріалъ, какъ воспріятія и переживанія, претворяєтся въ душѣ и въ духѣ художника; если же и этотъ матеріалъ взятъ извнѣ, т.-е. почти только технически, безъ «идейнаго формованія», то передъ нами виртуозъ лжереализма или стилизаторства, а не подлинный художникъ. Наконецъ, слово матеріалъ возможно брать въ смыслѣ набросковъ, темъ, схемъ и т. п., т.-е. собранія фрагментовъ, могущихъ войти

въ переработанномъ или поработанномъ видъ въ составъ даннаго произведенія. Въ этомъ послъднемъ смыслѣ вмѣсто «матеріалъ» можно сказать и «сопержаніе», напримъръ, когда ръчь идетъ о такъ называемомъ «музыкальномъ содержаніи» и вамъ заявляють, что оно заключается въ эмоціяхь; нъть, не въ эмоціяхъ, отвъчаете вы, а въ мелодіяхъ, ритмахъ и т. д.: и отвътъ этотъ, хотя и полемиченъ, но не парадоксаленъ, ибо «музыкальное содержаніе»---неправильный терминъ, и если ужъ его попустить, то въ смыслъ матеріала темъ и музыкальныхъ aperçus; со-держаніе же конкретнаго произвеленія звукового искусства, понимаемое въ гетевскомъ смыслѣ Gehalt, есть, конечно, идейно-претворенныя переживанія; но почувствовать это вивмузыкальное сопержаніе можно, только исходя отъ музыкальной формы (въ широкомъ смыслъ слова), и кто не слышить, не замъчаеть элементовь, артистически не понимаетъ морфологіи даннаго музыкальнаго произведенія, тоть не можеть ни говорить опредъленно о содержаніи, ни отрицать его наличность.

Читатель видитъ, какъ въ разговорной рѣчи и въ очередныхъ спорахъ объ искусствъ термины—матеріалъ, содержаніе, форма — смъшиваются, зацъпляются другъ за друга, замъняютъ и даже выгъсняютъ другъ друга; это—понятно и не опасно;

понятно не только вслѣдствіе аналитической трудности вопроса и смысловой недостаточности слова, но и вслѣдствіе дѣйствительной реальной слитности «формы» (всяческой) съ «содержаніемъ» (всяческимъ) въ произведеніи искусства; не опасна эта путаница тамъ, гдѣ (какъ въ разговорѣ) ее можно въ любой мигъ распутать (если собесѣдники искренно стремятся понять другъ друга) и гдѣ (какъ въ честной полемикѣ) эта путаница мгновенно разсѣивается при внимательномъ обозрѣніи контекста.

Но отъ строгонаучнаго или научно-популярнаго труда читатель вправь ожидать, чтобы по крайней мъръ въ итогъ разбора смежныхъ или связанныхъ между собою понятій получилось ихъ отчетливое разграниченіе, а изложеніе и защита взглядовъ на эти понятія другого автора (въ особенности если этоть другой-ни больше ни меньше какъ Гете) должны быть выполнены въ подобномъ трудъ такимъ образомъ, чтобы означенное разграничение совпадало по существу со схемой толкуемаго автора и чтобы эта схема была дословно или въ существенныхъ выдержкахъ показана. Ни тому ни другому требованію Штейнерь не отвівчаеть, а въ полемиків съ «идеалистической эстетикой» невольно спутываетъ термины, не давая возможности черезъ контекстъ своихъ и оспариваемыхъ мивній разсвять эту путаницу; поэтому, независимо отъ его псевдогетеанства, просто невозможно отдълить въ его изложеніи частично-върное отъ безусловно-ошибочнаго.

## § 14.

Возвращаясь къ опредъленію, данному Гете музыкъ, слъдуетъ сказать: отсутствіе внъшней предметности дълаетъ то, что о матеріалъ (Stoff) въ музыкъ словно нътъ и ръчи, и со-держаніе (Ge-halt) поэтому сливается съ формой ръшительнъе, нежели въ другихъ искусствахъ; т.-е. въ музыкъ «идеальная форма» и художественная форма менъе различимы; с л ѣ д ы идейнаго формованія композитора болъе незамътны на эвуковомъ тълъ его пьесы, нежели на тълъ искусства словеснаго и изобразительнаго; процессъ о ч е л о в ъ ч е н і я матеріала (см. стр. 216) слишкомъ глубоко скрытъ въ самомъ творческомъ образъ, а отъ внъшнихъ предметностей, по которымъ можно было бы о немъ догадываться, нътъ ни слъдовъ, ни знаковъ.

Но такое (притомъ вовсе не окончательно-неразличимое) слитіе идеальной формы съ художественной въ музыкъ еще не даетъ права совсъмъ забыть о теоретически-отчетливомъ различеніи обоихъ формальныхъ началъ. Впрочемъ, Штейнеръ не «забывалъ», а просто и не вспоминалъ о немъ; не вспо

الم المحال المحا

мнилъ, даже цитируя опредъленіе Гете и видя два слова Form и Gehalt рядомъ и послѣ фразы о Stoff. Отказываясь объяснить такое запамятованіе, приходится констатировать, что, вслѣдствіе неразличенія двоякаго рода формы, какъ того требуеть Гете, и въ то же время вслѣдствіе ссылокъ на Гете и цитатъ изъ него, —роковымъ образомъ затемняется смыслъ всѣхъ смежныхъ понятій и дополнительныхъ и пояснительныхъ выраженій, къ которымъ прибѣгаетъ на страницахъ своей брошюры Штейнеръ.

Именно: къ со-держанію (Gehalt) относится не только «что» (das Was), но и «какъ» (das Wie). «Какъ» никогда не должно быть соотносимо съ понятіемъ формы художественной, съ творческимъ образомъ или (по выраженію Гете, примѣненному къ искусству слова) съ «поэтическимъ тѣломъ»; индивидуальный подходъ къ темѣ любви вообще и личные оттѣнки, выдвигаемые въ любви къ отечеству, къ ближнему, индивидуальный подходъ къ темѣ эроса, состраданія, благоговѣнія, гнѣва, искупленія, судьбы; индивидуальная трактовка евангельскихъ «сюжетовъ» художниками кисти (не самое осуществленіе ея на полотнѣ); различное вчувствованіе въ легенду о Тангейзерѣ или о Генрихѣ фонъ Офтердингенѣ у Новалиса, Гофмана, Гейне.

Вагнера; неодинаковое пониманіе Іоанна Грознаго или Бориса Годунова Пушкинымъ и Алексвемъ Толстымъ и т. п.,—все это относится къ тому, что обозначается нарвчіемъ «какъ», къ тому, что обозначается существительнымъ «со-держаніе».

Въдь если бы выраженіе «какъ» стояло въ связи съ художественною формою, то мы вынуждены были бы сдълать нелъпый выводъ, будто въ музыкъ не можетъ быть никакой формы, ибо въ ней нътъ учитываемаго матеріала, отсутствуетъ «что» внъшней предметности, а «какъ» безъ «что» немыслимо; эта же нелъпость необходимо заставила бы насъ принятъ другую не меньшую, именно, что музыка есть просто звуковая игра, гдъ «что»—самые звуки (т.-е. «что» есть средство, орудіе, а не содержаніе и не матеріалъ), а «какъ»—есть та или иная болъе или менъе пріятная манера играть этими звуками.

Даже забывая о томъ, что намъ истолковываютъ »отца новой эстетики», и принимая не его трежчленное (Stoff, Gehalt, Form), а обычное двучленное дъленіе («содержаніе» и «форма»), все же нельзя простить Штейнеру чинимой имъ расправы надъ теоріей искусства, съ выбрасываніемъ за бортъ, по неосмотрительности, художественной и въ частности поэтической формы, какъ ненужнаго остатка (или, въроятно, какъ чего то, относящагося будто только къ техник, а не къ эстетик?).

Если есть вполнъ достаточное основаніе соотносить реченіе «какъ» съ тьмъ, что Гете называетъ Gehalt въ искусствъ или die ideale Form въ переживаніи. и противопоставлять это «какъ»-матеріалу (Stoff). который въ свою очередь соотносимъ съ реченіемъ «что». -- то нътъ никакого основанія усматривать въ форм'в художественной (die poetische Gestalt, der poetische Körper) еще одно «какъ», а не новое «что». Художественная форма отнюдь не акциденція въ отношеній къ содержанію, какъ субстанцій; скорвенаобороть: говорю «скоръе» потому, что въ сущности эти категоріи сюда не приложимы, но мысль, отправляющаяся отъ автономности искусства, вправъ дать такое, напримъръ, построеніе: субстанція пребываетъ, акциденціи мъняются; но въ искусствъ если что пребываеть и пребудеть до конца, такъ это именно художественная форма, разумъется не въ своихъ общихъ, теоретически-приготовленныхъ или конкретныхъ и индивидуализированныхъ схемахъ, а въ своихъ коренныхъ морфологическихъ и деяхъ: тогда какъ смъняется именно содержаніе, ибо жизнь неистощима и въ многоразличіи поставляемаго матеріала переживаній и въ разнообразіи личныхъ оттънковъ, въ свойствахъ переживающихъ и творящихъ, а въ зависимости отъ того и другого обстоятельства каждый разъ по-новому организуется и охематизируется субстанціально-неизмѣнная форма.

Въдь «идеальная» или «идейная форма» или, какъ перифразируетъ Штейнеръ, «форма идеи» потому соотносима съ «какъ», что эта форма не есть опредъленность, а только опредълительность; это-пронессъ идейнаго формованія, никогда не замыкающійся: ставъ временно чьмъ-то замкнувшимся, «идеальная форма» ео ipso становится конкретнымъ со-держаніемъ (Gehalt) даннаго произведенія; вопросъ «какъ?», на который обязано отвътить со-держаніе, есть анализъ этого произведенія, а вмъстъ съ анали, зомъ размыкаются грани кристаллизованнаго въ произведеніи со-держанія и возстановляется текучестьпроцессуальность «идейной формы»: элементы держанія перестають держаться въ со-единствъ, въ со-бытій; передъ мысленнымъ взоромъ аналитика проходить событие идейнаго формования.

Другое дѣло — художественная форма. Если оставить въ сторонѣ строго-научный или техническій ея разборъ, имѣющій свои спеціальные вопросы, начинающіеся нарѣчіемъ «какъ?», то на вопросъ «какъ?», поставленный въ обще-эстетическомъ смыслѣ въ отношеніи къ даннымъ произведенія искусства, послѣ того, какъ вопросъ «что?», во-

просъ о «сопержаніи» (въ обычномъ смыслѣ, въ смыслѣ Inhalt) оказался исчерпаннымъ, не можетъ послъповать никакого иного отвъта, кромъ нелъпо-тавтологическаго: по формъ. На общій вопросъ, какъ одътъ солдатъ, слъдуетъ общій отвътъ: по формь: а замътныя только однополченцамъ отступленія отъ формы относятся къ деталямъ техники обмундированія. Академисты, эстеты, стилизаторы и разные модернисты, вырастающіе нынь, какь грибы посль дождя, пишуть по форм в, и воть только къ ихъ работамъ и приложимъ (въ отношеніи къ художественной формь) обще-эстетическій вопрось «какъ?». У подлиннаго творца въ области искусства художественная форма есть Что, болье великое, болъе цънное, болъе «субстанціальное», нежели «что» матеріала; это «Что»—цълый свой міръ, имъющій, понятно, и свои, болъе или менъе важные, вопросы о томъ, какъ технически достижимы или достигнуты его данныя, но прежде всего-міръ, который говорить, поеть, изображаеть намь нечто помимо и сверхъ содержанія...

#### § 15.

Чтобы наглядно показать въ чемъ существо проблемы и гдъ корень ошибки Штейнера, приведу слъдующія схемы:

# Гете. (Трехчленность).

Stoff:

матеріаль извить, приводящій къ впечатльніямъ и переживаніямъ.

что.

Gehalt:

этотъ матеріалъ, подвергнутый внуттреннему преобразованію и 
принявшій 
«идеальную 
форму». 
какъ.

Form:

то изъ идейноформованнаго, что окончательно поглощено художественной формой и вошло неразличимо въ плоть искусства.

## II. Щтейнеръ.

(Неясная и ошибочная двучленность).

## Содержаніе:

«Das Sinnliche»; «Inhalt»; «Das Wirkliche»; чувственно воспринимаемая дъйствительность, включенная въ преобразующую ее форму идеи. Т.-е. не то Stoff, не то Gehalt.

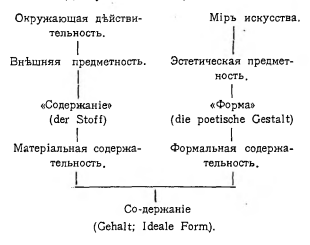
Das Was.

## Форма;

«Die ideelle Form», «die Form der Idee»: «das Muster der Idee»; «das göttliche Gewand»: божественное одъяніе, скроенное по образцу идеи, въ которое облекается феноменъ чувственной пѣйствительности, пріобрѣтающій такимъ путемъ «характеръ идеи». Т.-е. ideale не тο Form, не то роеtische Form.

Das Wie.

#### III. Допустимая двучленность.



Двучленность допустима въ томъ случав, если подъ «содержаніемъ» разумвть матеріалъ, именно сырой матеріалъ, поскольку онъ можетъ быть конструированъ; а подъ «формой»—форму художественную, творческій образъ. Тогда раздвльность «содержанія» и «формы» не грозитъ никакими недоразумвніями, ибо анализъ такъ понимаемаго «содержанія» (напримвръ, историко-литературное изслвдованіе источниковъ Фауста и біографическое изслвдованіе обстоятельствъ жизни, хронологически и психологически связанныхъ съ работою надъ Фау

стомъ)-одна задача, а анализъ «поэтической формы»—запача пругая: извъстно, что объ задачи чаще всего бывають не одного ума дъло; содержаніе же въ смыслъ гетевскихъ Gehalt и ideale Form при этомъ какъ бы вовсе не отпъляется отъ художественной формы и въ то же время остается въ нъкоторыхъ частяхъ своихъ весьма тъсно связаннымъ съ матеріаломъ, который не вездъ можетъ быть возвращенъ къ сырому состоянію, почему и образа мыслей Гете, его идей, его міровозэрівнія, личнаго его подхода къ окружающей дъйствительности и индивидуальныхъ чертъ въ реагированіи на нее-неизбъжно будутъ касаться и историкъ литературы, и біографъ, и аналитикъ формы, занятые врозь Фауст о м ъ. Со-держаніе (въ гетевскомъ смыслѣ) незримо присутствуетъ при расчлененіи матеріала жизни и формы искусства, какъ тамъ, такъ и здѣсь; и, чѣмъ глубже и отчетливъе производится анализъ, тъмъ со-держаніе настоятельные и чаще напоминаеть о себы отдъльно работающимъ надъ каждымъ изъ двухъ членовъ аналитикамъ, и притомъ напоминаетъ о себъ однъми и тъми же, невольно всплывающими, идеями.

О связи этихъ идей с о держанія съ матеріаломъ Гете говоритъ такъ: «Безсознательно встрѣчаютъ другъ друга матеріалъ и со-держаніе (Gehalt) и въ концѣ концовъ даже и не знаещь, кому же собственно

изъ нихъ принадлежитъ богатство». На связь формы съ этими идеями со-держанія указываютъ слова: «хотя форма преимущественно и заложена въ геніи, тѣмъ не менѣе она требуетъ, чтобы ее познали и объ ней поразмыслили». Вообще, по мнѣнію Гете, необходима критическая осмотрительность, чтобы форма, матеріалъ и со-держаніе подошли другъ къ другу, сплотились между собою и проникли другъ друга 133.



Вспоминая первый абзацъ заключаемаго отдъла, придется отринуть операцію Штейнера и допустить, что всѣмъ людямъ присущее бѣльмо—у Гете было значительно меньшихъ размѣровъ, нежели у Штейнера; вотъ почему онъ зналъ, что

Isis zeigt sich chne Schleier; Doch der Mensch er hat den Staar 184.

#### Глава VIII.

## ГЕТЕ, ПЛАТОНЪ, КАНТЪ.

§ 1.

Стараясь вырыть пропасть между Гетє и Кантомъ. Штейнеръ насильно преуменьщаетъ ніе отзывовъ Гете о Канть. Больше того: Штейнеръ не видить, что приводимыя имъ выдержки изъ Гете опрокидывають его самого, а не Канта, и вскрывають суть соотношенія между Гете и этимъ послъднимъ. Напримъръ, то мъсто (W. 38), гдъ Гете самъ говорить о «безсознательной наивности», съ которой онъ «думалъ дъйствительно, что видитъ свои мнѣнія передъ глазами». Извращая Канта почти на наждой страницъ и не видя внутренняго міра Гете. Штейнеръ неосторожно (въ полемическомъ отношеніи) приводить мивніе какихь то кантіанцевь (въроятно, Рейнхольда и его товарищей и учениковъ), которые, послъ бесъды съ Гете, назвали его образъ мыслей аналогичнымъ кантовскому. Совершенно върно! И надо не видъть ни Канта ни Гете, чтобы утвер-

ждать, -- какъ это туть же дълаеть Штейнеръ. --«ръшительнъйшую противоположность». Такъ. напримъръ (W. 37 etc.), Штейнеръ указываетъ на одно мъсто 135 изъ замътокъ Гете, которое покоится на чисто терминологическомъ недоразумъніи относительно объекта и субъекта, объективнаго и субъективнаго, и вмъсто распутыванія занимается еще большимъ запутываніемъ этого недоразумѣнія, упуская изъ виду, что по Канту эмпирическая реальность (напр., пространства) согласима съ трансцендетальною идеальностью и что по Канту какъ разъ, если мы называемъ идею, то говоримъ по отношенію къ объекту (какъ предмету чистаго разсудка) очень много, по отношенію же къ субъекту (т.-е. имъя въ виду его дъйствительность, эмпирически обусловленную) мы говоримъ именно поэтому очень мало, такъ какъ идея, если понимать ее, какъ нъкій maximum, никогда in concreto не можеть быть дана соразмърно-совпадающей съ дъйствительностью 136. Кромъ того, какъ правильно указываетъ Форлендеръ 137 по поводу разсужденія Гете о моментажъ субъективнаго и объективнаго въ теоріи познанія Канта, всв эти вамътки Гете относятся къ самому началу его занятія философіей Канта и поэтому никакихъ ръшительныхъ выводовъ на основаніи этихъ шаткихъ данныхъ дълать невозможно.

Вънцомъ всъхъ недоразумъній является мъсто (W. 136, 137.), гдъ Штейнеръ говоритъ о томъ, что называется Кантомъ «рискованною авантюрою разума». Со своей оккультно-дарвинистической позиціи Штейнеръ не понялъ здъсь ни геніальной осмотрительности Канта, ни геніальной смълости Гете, который принялъ одинаково и вызовъ Канта пуститься въ приключеніе, и напутствіе его объ опасностяхъ, связанныхъ съ послъднимъ, о чемъ и не снилось Дарвину, Геккелю и Штейнеру 138.

И такъ дальше, все время, то тамъ, то здѣсь (W. 117, 127 etc.) читатель наталкивается на явные «платонизмы» и «кантіанизмы» Гете, неосторожно выдвигаемые Штейнеромъ; но все-таки онъ долженъ вѣрить въ непереступаемую пропасть между Гете и Платономъ и Гете и Кантомъ.

#### § 2.

Упомянувъ и о Платонъ, не могу удержаться, чтобы не привести хотя бы двухъ афоризмовъ Гете, указывающихъ на его природную близость и духовную связь съ Платономъ.

«Подобно тому какъ Сократъ призвалъ къ себъ нравственную личность человъка съ тъмъ, чтобы послъдній съ совершенною простотою хотя бы нъсколько просвѣтился относительно самого себя, Платонъ и Аристотель, словно личности надѣленныя особыми полномочіями, выступили передъ природой: духовность и душевность Платона склоняли его отдать себя природѣ; взоръ и методъ изслѣдователя склоняли Аристотеля взять природу для себя»...

«Чтобы спастись отъ безпредѣльнаго многоразличія, расколотости и запутанности современнаго ученія о природѣ назадъ въ простоту, надлежитъ предлагать себѣ всегда вопросъ: какъ поступилъ бы Платонъ съ природою, какою она является намъ теперь въ своемъ большемъ разнообразіи при всемъ единствѣ своей основы?» <sup>139</sup>.

Въ первомъ изъ приведенныхъ афоризмовъ содержится уже опредъленный намекъ на двоякость и подхода къ природъ и цъли ея изслъдованія. Причемъ даже едва-едва знакомый съ Гете не усомнится, къ какой линіи онъ самъ относитъ себя здъсь: къ платоновской или къ аристотелевской. И даже едваедва знакомый съ обоими философами признаетъ, что Платонъ провелъ свою линію несравненно удачнъе и плодотворнъе нежели Аристотель, ибо въ союзъ съ природой, какъ бы сливаясь съ ней любовно, Платонъ открылъ міръ идей; свою же завоевательную политику (несмотря на неменьшую, нежели у Платона геніальность) Аристотель не только

не съумѣлъ самъ провести, но по ироніи судьбы надолго задержалъ ея осуществленіе наукою болѣе призванныхъ къ этой «политикѣ» новыхъ народовъ Европы; неискоренимый эллинскій артистизмъ, жившій въ обоихъ, Платону въ его «гетеанскомъ» подходѣ могъ только помогать, Аристотелю только мѣшать, ибо отвлекалъ его отъ разсудочнаго детальнаго наблюденія и увлекалъ его къ умозрительной красотѣ преждевременнаго, а потому съ точки зрѣнія чистонаучнаго естествознанія безпочвеннаго теоретизированія. Второй афоризмъ совершенно ясно говоритъ о платоническомъ исповѣданіи Гете и притомъ не навязаннаго ему, а покоящагося на «избирательномъ родствѣ» съ Платономъ.

Возэрѣніе, по котсрому Гєте, да еще вмѣстѣ съ Шеллингомъ (только потому, что они оба не механицисты и не виталисты) является продолжателемъ и развивателемъ аристотелевской натурфилософіи,—мнѣ представляется (по крайней мѣрѣ, поскольку это относится къ Гете) огромнымъ недоразумѣніемъ. Возникнуть оно могло только въ головахъ слишкомъ «объективныхъ» и формалистическихъ изслѣдователей, совершенно лишенныхъ чутья къ л и ч н о с т и разбираемыхъ ими мыслителей. Аристотель почти во всемъ—противоположность Гете. Что Аристотель являетъ собою противоположность Платону, дока-

зано Наторпомъ (Platos Ideenlehre). Останавливаться на этомъ вопросъ здъсь неумъстно. Вышеприведенные афоризмы Гете достаточно красноръчивы и, главное, содержатъ то, что важно было отмътитъ именно въ этой книгъ въ связи съ опровергаемыми взглядами Штейнера на пропасть между Гете и Платономъ.

Какъ разъ на мысль о родствъ обоихъ приходили многіе изслъдователи. Эмерсонъ называетъ Платона «болье древнимъ Гете». Знаменитый филологъ Виламовицъ-Мёллендорфъ 140 называетъ Гете совершеннъйшимъ эротикомъ въ платоновскомъ смыслъ. Эросъ у Платона и у Гете существо одновременно богатъйшее и бъднъйшее: оно-творческое начало: das Unzulängliche ist produktiv. Самъ себя Гете называлъ (1772) «das seltsame Mittelding zwischen dem reichen Mann und dem armen Lazarus»; а въ 1773 г. въ письмъ къ Якоби воскликнулъ: O Liebe, Liebe! Die Armut des Reichtums. Эрнсть Маась 141 въ своей недавно вышедшей книгь доназываеть, что Гете и Платоньнатуры конгеніальныя; въ характеръ обоихъ одинаково ярко проведена одна черта: энергичная воля къ совершенствованію и томительное предвосхищеніе ого, чымь вы зачатию уже владыешь. Эристы Маасы считаетъ, между прочимъ, Пандору своего рода откликомъ платоновскаго Протагора.

Другой современный изслѣдователь, профессоръ Максъ Вундтъ, въ своемъ только что вышедшемъ обстоятельномъ комментаріи Вильгельма Мейстера устанавливаетъ сходство между прозою Странническихъ годовъ и прозою послѣднихъ твореній Платона Законы, Тимей, филебъ и частую близость или (по выраженію упомянутаго изслѣдователя) «внутреннее родство» образа мыслей стараго Гете и образа мыслей стараго Платона 142.

Самое основное въ сходствъ познаванія гетевскаго и платоновскаго есть именно различені е истины и дъйствительности; уже молодой Гете различаль это; пусть это было эхо ученія Платона объ идеяхъ,—однако почему же онъ, столь могучій и самобытный, откликнулся? Послъ сближенія съ Шиллеромъ теорія постиженія художникомъ сущности вещей черезъ самозабвенное ихъ созерцаніе постепенно вос полняется мыслью объ активномъ участіи духа въ созданіи постигаемыхъ истинъ, о продуктивномъ вмъшательствъ разума въ построеніе такой сущности; идея изъ болье платонической постепенно становится болье кантіанской 143.

§ 3.

Вообще на тенденціозность Штейнера въ его упорномъ противопоставленіи Гете Канту, какъ

непримиримыхъ антиподовъ, обратилъ серьезное вниманіе и Форлендеръ (въ Goethejahrbuch, въ статьяхъ журнала Kantstudien, и въ своей замъчательной книгъ Kant, Schiller, Goethe).

Ръчь идеть объ одной стать въ Морфологіи (озаглавленной Дружественный призывъ), въ которой Гете радуется согласію съ нимъ изслъдователей, утверждающихъ, «хотя должно предположить и допустить нѣчто неизслъдимое, но отсюда вовсе не вытекаетъ, чтобы изслъдователю были поставлены границы». - «Развъ я не долженъ самого себя допустить и предположить», разсуждаеть далье Гете, «безь того, однако, чтобы когда либо узнать, накъ собственно обстоитъ дъло со мною по существу? Развъ я не изучаю самого себя непрестанно, безъ того, чтобы когда либо понять себя и другихъ? И все-таки подвигаещься радостно все дальше и дальше. Такъ и съ міромъ! Пусть онъ простирается безъ начала и безъ конца передъ нами, пусть безгранична даль, непроницаема близьпусть такъ! Но какъ далеко и какъ глубоко способенъ проникнуть духъ человъческій въ свои тайны и въ тайны міра, пусть этого никогда не опредвляють, не ръшають окончательно. Да будеть нижепомъщаемый веселый стишокъ въ этомъ смыслъ принять и истолковань!»

«Ins Innere der Natur-» O. du Philister!-«Dringt keinerschaffner Geist». Mich und Geschwister Mögt ihr an solches Wort Nur nicht erinnern; Wir denken: Ort für Ort Sind wir im Innern. «Glückselig, wem sie nur Die äussre Schale weistl» Das hör ich sechzig Jahre wiederholen Und fluche drauf, aber verstohlen, Sage mir tausend tausendmale: Alles gibt sie reichlich und gern; Natur hat weder Kern noch Schale, Alles ist sie mit einem Male; Dich prüfe du nur allermeist, Ob du Kern oder Schale seist 144.

Штейнеръ видитъ въ этомъ признаніи Гете доказательство его антикантіанства. Форлендеръ неопровержимо доказываетъ обратное. Онъ ссылается на одно мъсто Критики чистаго разума (стр. 333 слл.), гдъ Кантъ объясняетъ, что «внутреннее» матеріи есть только «вздорная причуда» (eine blosse Grille), и затъмъ протестуетъ противъ неразумныхъ сътованій на то, что «намъ недоступно видъть внутреннее вещей»; Кантъ говорить, что «во внутрь природы, проникають черезъ наблюденіе и расчлененіе явленій и нельзя знать, какъ далеко это можеть пойти современемъ». Гете подчеркнуль это мъсто въ своемъ экземпляръ Критики, очевидно (предполагаетъ Форлендеръ) вполнъ соглашаясь съ Кантомъ. Извъстное изреченіе Гете:

Willst du ins Unendliche schreiten— Geh nur im Endlichen nach allen Seiten,—

по справедливому замъчанію Форлендера,—совершенно въ духъ ученія Канта о безусловномъ, о вещи въ себъ, объ идеяхъ.

Гете говорить: пусть никогда не опредъляють границы, до которыхь способень проникнуть духь человъческій. «Не опредъляють» это значить: не говорять ни: «воть граница», ни: «границы вообще нътъ». Штейнерь хочеть сказать именно послъднее, когда спорить съ Дюбуа-Реймономь, который однако вовсе не утверждаеть первой альтернативы, такъ какъ опредъляеть не границы, за которыя не можеть проник нуть духь человъческій, а предълы, въ которыхь в ластвуеть строгій естественно-научный методь, т.-е. опредъляеть заставу не для ин-

туиціи и творчества, а для точнаго знанія, для математической очевидности.

#### § 4.

Форлендеръ 145 совершенно правъ, указывая на противоръчіе между взглядомь Штейнера, фантазирующаго объ особенной пропасти, которая будто отпъляетъ именно Канта и Гете, и отзывами Гете, свидътельствующими о такой близости ихъ міровозэрвній, какую только мыслимо предположить у двухъ различныхъ индивидуальностей, у двухъ геніевъ, изъ которыхъ притомъ одинъ преимущественно философъ, другой преимущественно поэтъ; правъ Форлендеръ и въ томъ, что подобная слѣпота, проявленная Штейнеромъ, объяснима лишь природной его неспособностью почувствовать центральный нервъ трансцендентализма. Нельзя не присоединиться къ этому приговору. Въ самомъ же иначе объяснить, что пълъ. какъ неръ, такъ старательно входившій во всв подробности отношенія Гете къ Канту, вплоть до обслъдованія экземпляровъ Критики, бывшихъ въ рукахъ Гете, и ихъ обръзанныхъ при переплетаніи полей, на которыхъ частью сохранились замътки Гете,какъ онъ при такой похвальной ревностности не

увидълъ вполнъ ясной связи обоихъ германскихъ геніевъ и не вышелъ изъ окаменълой предвзятости, которую онъ называетъ словно насмъхъ Unbefangenheit! Форлендеръ правъ далъе, выражая сомнънія, читалъ ли вообще Штейнеръ со вниманіемъ Канта, разъ онъ можетъ по адресу Канта говорить (W. 43) о философъ, «который только размышляетъ, не чувствуя, что мысли по своей сущност и связаны съ внъшними созерцаніями (Anschauungen)».

Форлендеръ правъ, предполагая, что Штейнеръ, когда говоритъ о соотношеніи природы и искусства у Гете и о протесть его противъ тривіальной телеологіи (W. 29. 128), нам вренно умалчиваетъ о томъ, какъ именно по поводу эт ихъ вопросовъ восхищался Гете Кантомъ и въ какой степени близкими къ своимъ взглядамъ признаваль онъ кантово ръшеніе ихъ<sup>146</sup>. Предположеніе о намъренности, съ которою поступаль здъсь Штейнеръ, простительно допустить потому, что онъ не могъ не знать отзывовъ Гете о Кантъ, являясь редакторомъ сочиненій Гете.

Основная ошибка Форпендера какъ въ отношеніи къ Гете, такъ и къ Штейнеру, заключается въ томъ, что, отмъчая правильно связь Гете съ Кантомъ и непостиженіе Штейнеромъ Канта, а спъдовательно и кантіанскаго Гете, онъ не выдвигаетъ въ своей

критикъ, тамъ, гдъ это само собою напрашивалось (напр. Kantstudien B. III), глубокихъ различій почти во всемъ между Штейнеромъ и подлинно-гетеанскимъ Гете. Форлендеръ, къ сожалѣнію, думаетъ, что «мышленію Штейнера диктують чистоэстетическіе интересы»; если бы Форлендеръ не уклонялся отъ темы о различіи въ представленіяхъ объ истинъ у специфическаго художника Гете и у специфическаго мыслителя Канта, то, произведя означенный разборъ, онъ очень скоро вынужденъ былъ бы отказаться отъ «эстетическаго» Штейнера; конечно, если онъ вкладывалъ въ этотъ предикатъ не смутный журналистическій, а опредъленный философскій смыслъ. Дъло въ томъ, что анализъ, отъ котораго уклонился Форлендеръ, можеть быть чувствуя, что его-между прочимъ, въ сравнительно небольшой критической статьъпроизвести невозможно, показалъ бы, во-первыхъ, что различіе вовсе не такъ велико, ибо и специфичность вовсе не такъ сильна, а однородность какъ «эстетическихъ интересовъ» при всемъ различіи вкусовъ, темпераментовъ, образа жизни и т. п., такъ и «интересовъ» натуралистическихъ у Канта и у Гете наобороть очень замътна; во-вторыхъ, что эти «интересы», связующіе Канта и Гете, ничего общаго не имъють съ оккультными «интересами» Штейнера; въ-третьихъ, что, если эти послѣдніе и «диктуютъ» иногда Штейнеру нѣчто словно сходственное съ иными намеками, наитіями, взглядами и соображеніями Гете, то эта близость объясняется (помимо внимательнаго изученія Штейнеромъ Гете и использованія имъ гетеанства) основнымъ жизненно-практическимъ уклономъ въ размышленіяхъ и поэта, и оккультиста; только понятіе жизни у нихъ неодинаковое...

Форлендеръ, очевидно, даже для себя не занялся этимъ анализомъ, и поэтому произошло слѣдующее: считая, что «эстетическій» Штейнеръ, въ согласіи съ Гете-х у д о ж н и к о м ъ, видитъ главную цѣнность въ выработкѣ индивидуальнаго выраженія истины и что, слѣдовательно, Штейнеръ полагаетъ (заодно съ Гете-художникомъ) познаніе истины равнозначущимъ съ ж и з н ь ю въ истинѣ (W. 48. 49), Форлендеръ приходитъ къ заключенію, что (вслѣдствіе такого «эстетизма», біологизма или, какъ сказали бы нынѣ, своеобразнаго п р а г м а т и з м а) Штейнеръ признаетъ познавательную способность совершенно неограниченной, въ противорѣчіе будто только съ п о з д н ѣ й ш и м ъ Гете.

Вотъ подобные неожиданные выводы достопочтенныхъ ученыхъ способны привести иногда въ отчаяніе! Вдругъ вся строгость мышленія при столкновеніи съ конкретно-заплетеннымъ узломъ нѣсколькихъ особенныхъ, съ опредъленными личностями связанныхъ, проблемъ почему-то покидаетъ ихъ; а мы, сторонніе наблюдатели, стоимъ въ полномъ недоумъніи передъ зрълищемъ безобразнаго клубка слабоочерченныхъ понятій, вдобавокъ запыленныхъ популярными предразсудками, — клубка, предлагаемаго намъ въ качествъ научнаго вывода.

Вотъ приблизительный списокъ невърныхъ или весьма нечеткихъ «посылокъ». Молодой Гете болъе художникъ; старый — бол ве мыслитель; вообще надо при ръшеніи означенной проблемы различія въ представленіяхъ объ истинъ у специфическаго художника и у специфическаго мыслителя различать молодого и стараго Гете; всякій, кто не является только ученымъ или мыслителемъ, всякій, кто хочеть перенести творчество въ жизнь, формовать ее согласно тому, что имъ признано за истину,--является чъмъ-то въ родъ художника, хотя бы онъ былъ совершенно далекъ отъ какого бы то ни было искусства: неученый молодой художникъ-субъективенъ, оклоненъ къ выработкъ индивидуалистичнаго выраженія истины; ученый и старый мыслитель-объективенъ и склоненъ къ выработкъ коллективистичнаго выраженія истины: Штейнеръ хотяи не молодой и не старый, не художникъ и не мыслитель, но—нъчто такое неопредъленное и безпокойное, кто-то настойчиво проводящій себя и свое въ живни... Отнести его къ разряду художниковъ (это—проще) и записать рядомъ съ молодымъ Гете! Пусть они себъ оба на здоровье вырабатываютъ индивидуальное выраженіе истины и оставятъ насъ, ученыхъ, въ покоъ бесъдовать со старымъ Гете, кантіанизированнымъ мыслителемъ, скептически улыбающимся при воспоминаніи о томъ, какъ онъ въ молодости признавалъ (вслъдствіе избытка неизжитыхъ еще силъ) познавательную способность совершенно неограниченною...

Да простить мнѣ читатель эту пародію; полагаю, что и тоть, кто мнѣ ея не простиль, поняль все-таки, притомъ именно благодаря этой пародіи, весь промахъ Форлендера; что и требовалось доказать. Мнѣ остается только внести фактическую поправку въ выводъ Форлендера, изъ слѣдующихъ четырехъ пунктовъ: во-первыхъ, Гете н и к о г д а не признавалъ познавательной способности совершенно неограниченной (документально подтверждено это будетъ въ другомъ мѣстѣ); во-вторыхъ, не только художникъ, но и ученый и мыслитель Гете невольно вырабатывалъ индивидуальное выраженіе истины и постоянно и всюду соотносилъ истину и жизнь; въ-третьихъ этимъ самымъ Гете вовсе не отличалоя

отъ Канта, ибо ихъ возэрънія на сущность жизни слишкомъ значительно совпадали; отличался же Гете отъ Канта лишь тъмъ, что индивидуальный лейтмотивъ философствованія Канта звучить далеко за сценой одинокимъ и тихимъ голосомъ (о, кантіанцы и антикантіанцы, неслышащіе этого голосаі)у Гете же его лейтмотивъ (индивидуально-иной, въ типъ-схожій съ кантовымъ) многоголосно и красочно проходить въ оркестрѣ; въ-четвертыхъ, наконецъ, совершенно инородный взглядъ на сущность жизни (не говоря уже объ индивидуальной окраскъ этого взгляда) у Штейнера, какъ у оккультиста, неминуемо разъединяеть его съ гуманизмомъ Канта и Гете, такъ же, какъ и противоположный взглядъ на сущнооть познанія у Штейнера, какъ у абсолютиста, неминуемо разъединяетъ его съ критицизмомъ Канта и Гете 147.

## § 5.

Но въдь Штейнеръ ссылается на Гете, когда выступаетъ защитникомъ здраваго смысла, нормальнаго человъческаго разсудка? Въ каждомъ изъ насъ, не исключая Гете и даже самого Канта, сидитъ, такъ называемый здравый смыслъ—величайшій врагъ философіи, о ксторомъ съ особенною, добродушно-уничтожающею ироніей разсуждаеть Канть. Когда Гете говориль, что вначаль (т.-е. зимою 1788—89 гг.) проникнуть въ Критику чистаго разума ему мъщаль (помимо дара поэзіи) «здоровый человъческій разсудокъ», онъ, этоть величайшій изъ великихъ, самь того не подозръвая, повториль въ сущности сказанное уже рецензентами Критики и вновь неоднократно впослъдствіи высказываемое весьма многими вплоть до Вильгельма Оствальда или Рудольфа Штейнера. И говориться это будеть еще впредь всъми тъми, кто такъ или иначе, вслъдствіе преизбытка или недостатка духовныхъ энергій, обращень въ сторону отъ философіи, хотя бы даже при этомъ такой антифилософъ занималь каведру по философіи.

Нъкая инстинктивная центростремительность къ удобной серединности, къ пользительной косности, избъганіе опасныхъ въ узко-біологическомъ отношеніи различеній, раздвоеній, вотъ что кроется за этимъ нормальнымъ разсудкомъ, гдравымъ смысломъ, все равно, кто бы ни подымался въ его защиту, поэтъ, оккультистъ, жимикъ или простой бюргеръ. Можно а priori допустить критицизмъ иного типа, нежели платоновскій или кантовскій. И въ намекахъ видны различные критицизмы повсюду: въ философіи, въ мистикъ, въ наукъ. Но каждый критицизмъ, въ ка-

кой бы личной окраскъ, въ какихъ бы очертаніяхъ, пусть еле еле замътныхъ, онъ ни проявлялся, всегда есть прежде всего преодолъніе здраваго смысла.

Конечно, у Гете этотъ узко-біологическій здравый смыслъ хотѣлъ провести свою линію, прикрываясь мантіей адвоката, выступившаго въ защиту правъ поэтическаго таланта, коимъ якобы грозитъ опасность быть урѣзанными Критикой; однако процессъ этою стороною былъ проигранъ въ пользу противника, которымъ является самъ же Гете въ качествъ естествоиспытателя, при чемъ въ проигрышъ остался лишь самъ адвокатъ, такъ какъ опасенія относительно правъ его довърителя, поэтическаго таланта, оказались совершенно неосновательными.

«Природосообразный» методъ, котораго упорно держался Гете, обнаружилъ свою односторонность, недостаточность. Созерцаніе ширилось и углублялось, но Гете топтался на одномъ мѣстѣ, когда хотѣлъ дѣлиться съ міромъ тѣмъ, что видѣлъ. Его «объективность» въ отношеніи къ природѣ оставалась абсолютной правдой и наполняла его душу вселенскою радостью только тогда, когда она, вта безусловно и предметно схваченная внутри истина, пребывала въ статическомъ состояніи, когда она молча говорила ему все обо всемъ; при переходѣ же ея въ состояніе динамическое, начиналъ безпокойно

тормазить здравый смысль центрирующей косности и «объективность» оказывалась, по признанію самого Гете, косноязычной («stockend»), ея рѣчь спотыкалась и не могла пойти далеко. Побѣдить этотъ з д р а в ы й смыслъ, который возражалъ противъ хотя бы индивидуальнаго, но в ы р а ж е н і я истины о «лицезрѣніи» протофеномена, можно было лишь съ помощью к р и т и ч е с к а г о смысла, поставившаго на соотвѣтственныя мѣста идею и опыть. Чтеніе Канта ускорило критическій переломъ, а слѣдовательно и творческій подъемъ, въ Гете-естествоиспытателъ.

Нѣкогда тотъ же серединный здравый смыслъ вспылилъ и въ Ницше; это было тогда, когда Ницше впервые пытался заговорить о сверхчеловѣкѣ; сверхчеловѣкъ, подобно протофеномэну, не могъ не быть противнымъ здравому смыслу; здравый смыслъ, чтобы отвести глаза, направилъ пылкую мыслъ Ницше противъ Канта, который могъ бы оказатъ ей мэевтическую (повивальную) помощь, и вотъ навѣты этого здраваго смысла привели къ такому сдвигу въ сознаніи Ницше понятій біологическихъ и этическихъ, что сверхчеловѣкъ понемногу оказался blonde Bestie, т.-е. протобестіей, въ образѣ опасно-прельстительнаго блондина. Ехидный здравый смыслъ заодно избавился и отъ аттаки сверх-

человъка и отъ осады критицизма. Впослъдствіи Ницше пришлось вносить понемногу поправки въ конструкцію идеи сверхчеловъка, конечно уже вопреки здравому смыслу. Несравненно сильнъйшій Гете справился со своимъ здравымъ смысломъ и, усвоивъ себъ критическій смыслъ, уберегъ и выростилъ геніальные отпрыски, порожденные «своего рода безуміемъ».

Итакъ, ссылаться на Гете, какъ на своего союзника въ дълъ защиты здраваго смысла отъ смысла критическаго, совершенно недопустимо. Невозможно это и въ томъ случав, если взять здравый смыслъ въ сильной философской окраскъ, ибо возражение Гете противъ эмпиризма здравомыслящаго Бэкона Веруламскаго достаточно энергично. Мнъ некогда останавливаться на этомъ обстоятельствъ, и я могу только совътовать сомнъвающимся въ критицизмъ Гете и въ его отношеніи къ эмпиризму прочесть статью о Бэконъ Веруламскомъ въ историческомъ отдълъ Ученія о цвътахъ, статью, которая, между прочимъ, обрисовываетъ еще одинъ случай, когда здравый смысль испортиль великольпное предпріятіе огромнаго человѣка тѣмъ, что закръпостилъ его въ суженныхъ рамкахъ, заключавшихъ какъ будто всв первоначальныя намвренія, и сдълаль его слъпымь къ тому, что (какъ напримъръ платонизмъ) могло бы, критически восполнивъ эти намъренія, помочь имъ осуществиться въ дъйствительности и притомъ въ широчайшихъ размърахъ.

# § 6.

Но кромъ срединнаго житейскаго здраваго смысла, этого исконнаго врага здоровой, т.-е. кръпкой свободной творческой мысли, и кромъ върнъйшаго союзника послѣдней-именно смысла критическаго. въчно бодрствующаго, преодолъвающаго всякую косность, все равно, выражается ли она въ мнимомъ устов или въ мнимой поступательности, существуетъ несомнънно еще одинъ смыслъ, легко по нечаянности смъщиваемый съ житейскимъ; я бы назвалъ его жизненнымъ смысломъ. Въ то время, какъ первый дъйствуетъ инстинктивно, направляемый узко-біологическимъ нюхомъ, последній, являясь смысломъ цълой, во всю доступную ширину и глубину охватываемой и понимаемой жизни, но именно только жизни, не внъ ея лежащихъобластей, -- дъйствуетъ иначе, совсъмъ особенно: отнюдь не инстинктивно, но и не логически. Здась прежде всего-чутье, сложное по составу образующихъ его, не сливаемыхъ, разнородныхъ, но согласуемыхъ между собою началь-матеріальныхъ и духовныхъ, физическихъ

и душевныхъ; въ этомъ чутьъ имъютъ свой голосъ и вкусъ художественный, и идеалъ болъе или менъе опредъленной или опредъляющейся расы, и господствующій религіозный образъ; такое чутье не можетъ дъйствовать съ механическою безощибочностью инстинкта, но зато въ высшихъ своихъ проявленіяхъ оно, достигая все же достаточной мъткости и увъренности, даетъ своему обладателю, а черезъ него отчасти и всъмъ, способнымъ учиться у него, несравненный по тонкости дъленій и чувствительности ко всевозможнымъ оттънкамъ компасъ.

Инстинктъ и логика работаютъ раздѣльно и тогда—со свойственною имъ отчетливостью; или же они у многихъ испорченныхъ цивилизаціей особей человѣческой породы начинаютъ перебивать другъдруга, вмѣшиваться не въ свое дѣло и путать, а тогда логика, вынуждаемая служить зарвавшемуся инстинкту, начинаетъ хромать, инстинктъ, растерянно брооаясь на смѣну свалившейся логикѣ, прибѣгаетъ къ давно забытымъ атавистическимъ крутымъ мѣрамъ и оказывается въ разладѣ съ принятыми законами морали или съ уголовнымъ уставомъ.

Описанное же выше чутье всегда работаеть въ союзъ съ разумъніемъ; то и другое представляють собою неизмънно дополняющія одна другую активныя стороны жизненнаго смысла; разумъніе есть

интеллектуальный осадокъ, отлагающійся при каждомъ повторномъ прохожденіи всьхъ элементовъ состава, образующаго описанное чутье, сквозь разсудокъ и разумъ отпъльныхъ индивидуумовъ; подобно каждому осадку, это разумъніе имъетъ, конечно. мыслимо-необходимую границу, отдъляющую его и отъ неизбъжно - «предразсудочныхъ» элементовъ чутья и отъ формальныхъ умственныхъ данныхъ. и способностей, но подобно наждому осадну, пограничная черта мъняется въ зависимости отъ густоты его, отъ насыщенности элементами. Такъ же. какъ и чутье, это разумъніе-не безощибочно, и оно движется ощупью; къ нему не приложимъ критерій истинности самой въ себъ, какъ къ истинамъ логическимъ и математическимъ; но зато въ высшихъ своихъ проявленіяхъ оно, сохраняемое въ драгоцънныхъ сосудахъ, т.-е. въ геніальныхъ произведеніяхъ, само становится критеріемъ правды, при чемъ такимъ критеріемъ, который мгновенно начинаетъ измънять. блѣднѣть, терять насыщенность, какъ только его прилагають не съ критическою эрячестью, а съ догматическимъ ослѣпленіемъ. Конечно, критически построяемая этимъ способомъ правда неизбъжно приметь образь, болье или менье отвычающій отдъльнымъ очертаніямъ хранящихъ разумъніе драгоцънныхъ сосудовъ (неразумъющіе говорять тогда

о подраженіи и о вліяніи, не въря въ избирательное родство),—но что же дълать, если сосуду, въ особенности драгоцънному, надлежить имъть форму, быть формою?

## § 7.

Воть такой жизненный смысль, смысль, почерпаемый изъ жизни и обратно въ жизнь вкладываемый, никогда не можеть протестовать противъ критицизма, ибо лишь съ его помощью творческая мысль работаетъ надъ организаціей этого смысла. Въ особенности такой жизненный смыслъ не отринетъ Канта, въ томъ случаѣ, если онъ достигаетъ той вершины, когда являеть собою философію жизни, какъ это было у Гете. Жизнь и ея смыслъ-вотъ главная тема философіи Гете 148. Онъ раскрываль и обосновываль эту тему путемъ онтологическимъ, воспитывая и укръпляя свое чутье и разумъніе, направляя эти способности съ выборомъ конкретнаго предмета, но всегда in medias res, о чемъ свидътельствуеть все его естествовъдъніе; поэтому интеллектуальныя силы въ ихъ чистомъ проявленіи и всѣ схематически-вычерченныя задачи акта познанія и его предмета, развивались и обсуждались у Гете не иначе, какъ ad hoc, попутно, наглядно, gelegentlich.

Жизни и ея смысла насаются и всъ метафизиче-

скіе моменты философіи Канта. Антропологъ по исходному, можно сказать, интимному мотиву, Кантъ къ главной темф, которую сразу схватилъ и понесъ Гете-природосозерцатель, подходилъ исподволь, гносеологически; потому неравновъсіе гетевской философіи обратно неравновъсію кантовской; если бы оба проработали не до 80, а до 100 лътъ, то у Гете прибавились бы гносеологическіе моменты, у Канта онтологическіе: только вследствіе этихъ обратныхъ неравновъсій, философія Канта, лишенная вовсе самодовльющихъ умопостроеній, кажется дурной абстракціей, а философія Гете, преисполненная самыми наиплатоническими идеями, кажется инымъ хорошей эмпирикой; на дълъ первая-не чрезмърно, вторая-достаточно отвлеченна, чтобы являть собою подлинную философію въ отличіе отъ безпочвеннаго теоретизированія дурной, ничего не переживающей, схоластики и дурного, оторвавщагося отъ науки, позитивизма.

Этимъ различіемъ между онтологической прямой у Гете и гносеологической кривой у Канта обусловленъ тотъ, отнюдь не порицающій и не отвергающій, отзывъ Гете (1831 г.) о критическомъ идеализмѣ, на который (вырвавъ его не только изъ широкаго, но и изъ тѣснаго контекста) такъ охотно ссылаются всѣ антикантіанствующіе псевдо-гетеанцы: «эта фило-

софія никогда не приходить нъ объекту» 149.

Конечно, она въ лицъ своего зачинателя вплотную не успъла подойти, въ лицъ его продолжателей она скоръе усложнила кривую поспъшносубъективнымъ прорывомъ къ онтологическому моменту; и если Гете, который въдь какъ разъ въ этомъ письмъ говорить объ ungeheuerer Gewinn, о неизмъримой пользь, принесенной ему философіей Канта, въ концъ упоминаетъ, что обыкновенный нормальный общій человъческій разсудокъ не хуже философовъ видить также недостижение объекта критическимъ идеализмомъ, -- то, во-первыхъ, не слъдуетъ забывать, что Гете имъетъ здъсь въ виду не только, а можеть быть и не столько, самого Канта, сколько Фихте и Шеллинга, а во-вторыхъ, ссылаясь на общечеловъческую разсудительность, Гете туть же указываеть, что именно соединяеть съ ней мыслителя: переживаніе (geniessen) «радостей жизни», а вовсе не познаніе смысла жизни.

Итакъ, жизненный смыслъ не протестуетъ противъ критическаго идеализма, но видитъ въ немъ «огромный выигрышъ»; а въ комъ силенъ этотъ жизненный смыслъ, у того въ полномъ подчиненіи и житейскій смыслъ, тотъ «эдравый человѣческій разсудокъ», который часто является скорѣе чрезмѣрно здоровымъ животнымъ инстинктомъ. И если ужъ

прислушиваться къ послѣднему, владѣя въ извѣстной мѣрѣ первымъ, т.-е. жизненнымъ смысломъ, то окажется, что противъ очень многаго въ Сокровенномъ Знаніи и въ Путикъ посвященію дружно протестуютъ оба смысла, и нормальный врожденный общечеловѣческій, въ согласіи съ которымъ мы отдаемся «радостямъ жизни», и сверхнормальный, личнокультивированный, который я обозначилъ, какъ жизненный, и который не только беретъ и отдается, но и активно отзывается, «навязывая идеи» природѣ, вкладывая идеи въ опытъ такъ, что опытъ оказывается (по слову Гете) всегда только «половиной опыта».

Вопросъ объ отношеніи Гете къ оккультизму слишкомъ слежень, чтобы касаться здѣсь его въ подробностяхъ. Скажу только, что ничто не было Гете болѣе чуждо, какъ систематическое вмѣшательство, котя бы геніальнѣйшей индивидуальности въ какое бы то ни было утопическое усовершенствованіе всего человѣческаго рода; одно это обстоятельство заставило бы его рѣшительно отвернуться отъ Штейнера; кромѣ того, оккультизмъ, преподаваемый Штейнеромъ, въ связи съ эволюціонизмомъ, навѣрное принудилъ бы Гете адресовать Штейнеру нижеслѣдующія Sprüche in Reimen:

Ein Rad zu schlagen, auf'm Kopf zu stehn Das mag für lustige Jungen gehn; Wir aber lassen es wohl beim Alten, Den Kopf wo möglich oben zu halten.

\* \*

Da Gott mir höhere Menschheit gönnte, Mag ich die täppischen Elemente Nicht verkehrt auf mich wirken lassen 150.

§ 8.

У Канта только одинъ противникъ, по мнънію Шиллера, это-предразсудокъ. Тотъ же противникъ противится и узрвнію близкой родственной связи между Кантомъ и Гете. Молча подразумъваютъ эту связь даже тъ спеціалисты по философіи, которые не склонны, говоря о Гете, считать его философомъ par excellence и потому уклоняются отъ подробнаго прослъживанія этой связи. Такъ. Виндельбандъ (Philosophie im deutschen Geistesleben, 1909. S. 14—15) указываетъ, что изошедшіе изъ Лейбница «раціонализмъ» и «ирраціонализмъ» въ классической германской культуръ были Кантомъ разъ навсегда анализированы и различены, а Гете разъ навсегда соединенно пережиты и показаны, какъ одно жизненное цълое. Совершенно върно. Но если бы объ функціи, выполненныя Кантомъ и Гете, не представляли собою различнаго цвътенія одного и того же проросшаго съмени, то Виндельбанду пришлось бы отказаться отъ признанія «классической германской культуры». Она явилась бы тогда безпочвеннымъ мечтаніемъ ввиду дъйствительнаго разброда, доведеннаго до безнадежности тою пропастью, которая обнаружилась между двумя величайшими нъмецними геніями.

Остановимся еще разъ на томъ, что наиболье смущаетъ даже того, кто готовъ признать своеобразный критицизмъ Гете. Именно—на дуализмъ «мониста» Гете.

Мыслительный узель, которымъ связаны у Гете монизмъ и дуализмъ, обусловленъ именно его цѣльностью, его стремленіемъ къ цѣлому и его исхожденіемъ отъ цѣлаго. Размышляя однажды о своемъ отношеніи къ философіи Якоби 161, Гете сказалъ: «Кто хочетъ высочайшаго, вынужденъ желать цѣлаго, кто трактуетъ о духѣ, вынужденъ предположить природу, кто говоритъ о природѣ, вынужденъ предположить духъ или по крайней мѣрѣ про себя подразумѣвать его при этомъ». Высочайшее безъ цѣлаго, какъ отрѣзокъ, не привлекало Гете: такое высочайшее неизбѣжно сушитъ душу, рѣчь о немъ становится дурною отвлеченностью; высочайшее, ставшее всѣмъ, есть раго рто toto, т.-е. для человѣка это

останется навсегда поэтическою фигурою, въ лучшемъ случать религіозно-творчественнымъ образомъ; какъ эта часть вбираетъ въ себя цълое, преобразовываетъ, претворяетъ, пресуществляетъ его въ себъ и въ себя,—есть проблема для Богочеловъка, а не для философскаго разума сыновъ земли, хотя бы и прошедшихъ «оккультный путь».

Denn mit Göttern
Soll sich nicht messen
Irgend ein Mensch.
Hebt er sich aufwärts,
Und berührt
Mit dem Scheitel die Sterne,
Nirgends haften dann
Die unsichern Sohlen,
Und mit ihm spielen
Wolken und Winde.
(Grenzen der Menschheit) 152.

Поэтому Гете, исходя отъ «цѣлаго», т.-е. отъ монистической мие ологемы (его выраженіе 153) и сохраняя къ послѣдней центростремительное тяготѣніе, идетъ къ «высочайшему», постоянно оглядываясь на цѣлое, т.-е. уже дуалистически. Отсюда для дальнѣйшаго осознанія этого неизбѣжнаго мотива раздвоенія ему необходима другая болѣе кон-

кретная, ибо болье раздвинутая, дуалистическая пара: природа и духъ. Но это противопоставленіе сейчасъ же заставляєть зазвучать сильные монистическій мотивъ и вызываетъ предложеніе «im stillen mitverstehen», т.-е. брать implicite природу и духъ. Постоянно то соединяя, то разъединяя, движется (по любимой поговоркы Гете) «ohne Rast und ohne Hast» мысль его, творя на этомъ пути множество прекрасныхъ и возвыщенныхъ образовъ. Монизмъ, дуализмъ и плюрализмъ—примирены. Что они,—в нутренно сходственно, во внъ, конечно, различно,—примирены и у Канта, въ этомъ едва ли могутъ усомниться даже и его противники.

Метафизическое убъжденіе въ міровомъ е д и неств в духа и природы, которое, какъ макрокосмъ, отражается въ человъкъ, какъ въ микрокосмъ, это убъжденіе никогда не покидало Гете и тамъ, гдъ онъ выступаетъ ръшительнымъ дуалистомъ; не покидало оно и Канта; но различіе ихъ задачъ являлось причиною сильнъйшаго звучанія этой метафизической пъсни въ творчествъ Гете по сравненію съ творчествомъ Канта. Правъ былъ Гете, когда у порога послъдняго пятилътія своей жизни онъ признался, что по собственной своей натуръ долженъ былъ итти путемъ, подобнымъ пути Канта. (Gespräche 11/IV 1827).

Итакъ, взглядъ Штейнера на проблему Кантъ-Гете совершенно непріемлемъ. Къ этому выводу долженъ прійти каждый не антикантіанствующій гетеанецъ и каждый не догматическій кантіанецъ. Документированію близкой связи между Кантомъ и Гете будетъ посвящена статья въ моей слѣдующей книгѣ о Гете, а здѣсь, въ заключеніе, обращаю вниманіе на важный фактъ изъ исторіи веймарской культуры, котораго Штейнеръ отрицать не можетъ. Изъ безчисленныхъ документовъ явотвуетъ съ несомнѣнностью, что Гете, вмѣстѣ съ братьями Гумбольдтами, съ Шиллеромъ, съ Генрихомъ Мейеромъ (историкомъ искусствъ) и другими, образовалъ кантіанскую партію въ противовѣсъ антикантіанцамъ Ф. Якоби, Шлоссеру, Гердеру и романтикамъ.

#### Глава ІХ.

### заключеніе.

I.

«Вы и мы другіе, честные люди, тоже въдь знаемъ, что человъкъ въ высочайшихъ своихъ функціяхъ всегда дъйствуетъ, какъ связное цълое, и что вооще природа всюду поступаетъ синтетически, — отъ этого однако не придетъ намъ никогда въ голову мысль не признавать въ философіи различеніе и анализъ, на чемъ въдь покоится всякое изслъдованіе; такъ же, какъ не придетъ мысль объявить войну химику за то, что онъ искусственно прекращаетъ синтетическія состоянія въ природъ. Но эти господа Шлоссеры... хотятъ в с ю д у синтетически познавать... Однако въ этомъ кажущемся богатствъ скрывается въ концъ концовъ бъднъйшая пустота и плоскость; и аффектація этихъ господъ, — утверждать человъка всегда въ его цълостности, физическое одухотворять

и духовное очеловѣчивать, — является, боюсь я, только жалкимъ усиліемъ счастливо провести свою бѣдную самость въ ея удобной темнотѣ».

Такъ писалъ (9/II 1798) Шиллеръ Гете... Въ своемъ отвътъ Гете вполнъ присоединился къ мнънію Шиллера и еще разъ воздалъ хвалу той философіи, которая научила его отдълять себя отъ себя самого. Въ сущности, оставивъ въ сторонъ всъ детальныя отклоненія, скаванное здъсь Шиллеромъ о Шлоссеръ можно было бы повторить по адресу Штейнера—повторить и получить отвътное да отъ Гете.

«Ибо, что слъдуетъ сказать (восклицаетъ Шиллеръ въ другой части того же письма), если, послъ столь многихъ и вовсе не потерянныхъ усилій новыхъ философовъ ввести пунктъ спора въ самыя опредъленныя и соотвътственныя формулы, если вдругъ является нъкто... и все то, что заботливо было пріуготовлено для чистой способности мышленія, снова закутываетъ въ нѣкую свътотънь». Въ отношеніи къ Штейнеру слово «свътотънь», пожалуй, не подходитъ. Щтейнеръ окутываетъ все «пріуготовленное для чистой способности мышленія» облакомъ своего оккультизма, который гдъ то, можетъ быть, въ недоступныхъ намъ профанамъ эзотерическихъ своихъ проявленіяхъ и раскрашенъ всъми цвътами радуги, но, слабо отображенный на скучныхъ страницахъ его экзотерическихъ

книгъ, представляется сплошнымъ сѣрымъ пят-

Пусть читатель бросить напослѣдокъ свой взглядъ котя бы на W. 68—69! Что за спутанность различныхъ началъ естествознанія и философіи; какое безпомощное и притомъ безсознательное касаніе и задѣваніе за проблему Канта и какое тенденціозное освѣщеніе Гете! Явна органическая неспособность даже представить себѣ возможность проблемы тамъ, гдѣ, повидимому, все «само собою разумѣется».

\* \*

Досадная хаотичность, которою вѣетъ отъ сочетанія именъ: Кантъ, Гете, Ньютонъ, Гельмгольцъ, Дарвинъ, Геккель, Штейнеръ, именно и проистекаетъ отъ использованій утрировокъ, отъ лжетолкованій нѣкоторыхъ эксцессовъ гетевской полемики и отъ недостаточно осторожнаго и въ то же время рѣшительнаго разграниченіи (какъ въ сторону сходства, такъ и въ сторону различія) Гете и естественной науки и Канта, такъ и противники естествовѣдѣнія Гете.

Но всъхъ больше погръшилъ здѣсь Щтейнеръ; должно быть онъ самъ почувствовалъ это, такъ какъ въ другой своей книгъ 154 сдълалъ нъсколько попы-

токъ, впрочемъ, ничего не исправляющихъ, сгладить кое-какія рѣзкости своихъ первоначальныхъ мнѣній. Возможно однако, что Штейнеръ внесъ поправки и нечаянно: просто вращаясь на этотъ разъ въ иномъ циклѣ идей. Вообще надо замѣтить, что малоустойчивое мышленіе Штейнера оказываетъ ему въ полемическомъ отношеніи нѣкоторую цѣнную услугу. На вполнѣ справедливыя нападки онъ внѣшне (въ особенности въ глазахъ полуобразованной части своей паствы) всегда можетъ сослаться на другую книгу, гдѣ онъ-де сказалъ буквально то, что ему теперь говоритъ его противникъ.

Однимъ изъ разительнъйшихъ примъровъ неустранимой противоръчивости въ штейнеровскихъ разсужденіяхъ являются его, нъсколько ницшеанскія, атаки на логику (W. 35 и мн. др.), выгораживающія синтетизмъ, интуитивизмъ Гете, съ помощью котораго этимъ атакамъ надлежитъ опрокинуть рать «матеріалистовъ» (а среди нихъ, конечно, и Канта); эти атаки никакъ не примиримы съ той безмърной хвалой, которая воспъвается логикъ въ Philosophie und Theosophie (и въ другихъ сочиненіяхъ), гдъ единодущеспасительнымъ философомъ объявляется Аристотель, къ которому надо обратиться, чтобы починить нашъ логическій аппаратъ, испорченный дилетантомъ въ логикъ, Кан-

томъ. Это противоръчіе у Штейнера не логическое и не органическое, а просто механическое. Его мысль маячится на аренъ тъхъ представленій, которыя стоятъ на очереди его литературнопроповъднической дъятельности, и онъ, весь отдаваясь круженію и закруживанію головъ своихъ слушателей и читателей, совершенно не помнитъ, повидимому, къ чему привели его такія же упражненія на предшествовавшей аренъ.

Откровенно говоря, если бы Штейнеръ не былъ культурно-общественной силой и если бы онъ не обладалъ прямо непостижимымъ авторитетомъ въ глазахъ многихъ. гораздо болъе основательно, нежели онъ самъ. мыслящихъ, то едва ли стоило бы оспаривать его возэрвнія 155. Что къ этому необходимо, однако, приступить, - чувствують не только свободные литераторы, но и строгіе спеціалисты. Такъ, Форлендеръ 156, совершенно возмущенный, пишеть: «Самопревознесеніе, которое у Штейнера нисколько не омрачается основательными философскими знаніями и не ограничено никакимъ самопознаніемъ, является настолько чрезмърнымъ, что заслуживаетъ, чтобы ему были, наконецъ, поставлены предълы». Итакъ, слъдовать въ данномъ случаъ мудрому совъту Шопенгауэра, который 157 взываетъ «бросить ту книгу, при чтеніи коей замъчаешь, что очутился среди

болье темнаго кругозора, нежели твой собственный», — къ сожальнію, нельзя было.



Скажемъ безъ обиняковъ: Штейнеръ мало что уравумълъ въ Гете и только всячески пытался испольвовать его для своей теософской доктрины, для выполненія чего столь ревностно изучаль его въ теченіе многихъ лътъ, что прослылъ однимъ изъ лучшихъ его знатоковъ. Для этого, кстати сказать, Штейнеръ не остановился передъ огромной филологической работой; однако, производилъ ее далеко не всегда съ должнымъ педантизмомъ. Такъ, Форлендеръ 158 сообщаеть крупную ошибку Щтейнера въ одной изъ приведенныхъ имъ датъ-ни больше ни меньше, какъ на десять льть. А Іонась Конь 159 горько жалуется на произвольное распредъление Штейнеромъ статей Гете по естествовъдънію въ веймарскомъ изданіи; «это распредъленіе», говорить І. Конъ, «представляетъ собою насиліе надъ Гете въ угоду системъ, которую Штейнеръ вложилъ въ Гете». И Конъ приводитъ особенно яркій примъръ этого произвола 160.

Да, Гете являеть собою очень привлекательную область для Штейнера. Объ области, гетеанство и теософія, на первый поверхностный взглядь объединя-

ются однимъ, весьма важнымъ, признакомъ: именно универсальностью. Теософія даже универсальнъе, чъмъ Гете, который, какъ извъстно, охотно молчалъ, когда заговаривали о послъднихъ тайнахъ.

Но чтобы заглянуть глубже и увидѣть не мнимую бездну, въ родѣ той, что видѣлъ Штейнеръ между Кантомъ и Гете, а дѣйствительную, зіяющую между гетеанствомъ и теософіей,—необходимо увидѣть лицо Гете, его настоящее лицо (а не маску олимпійца, которую видитъ большинство), такъ какъ только оно (для неартиста, каковымъ является Штейнеръ) и могло бы навести на мысль, что универсальность Гете специфична, что это не принципіальное вбираніе всего добраго и хорошаго изъ всѣхъ областей и со всѣхъ концовъ, а идейный выборъ очень многообразнаго, но въ такомъ опредѣленномъ сочетаніи, отъ твердынь котораго неминуемо должно отпрянуть—какъ рыхлое тѣсто всеобъемлющаго синтетическаго знанія теософіи, такъ и дробинки кургузаго спеціализма.

\* \*

Отношенія къ дневному и ночному сознанію у Гете и у Штейнера діаметрально противоположны. Гете испытываєть расширеніе сознанія и его одухотвореніе—при свъть дня; Щтейнерь утверждаєть, что это

происходить во мракѣ ночи. Дѣло не въ томъ, кто изъ нихъ правъ: здѣсь нѣтъ правила, ибо здѣсь существуютъ два полярныхъ типа. Но полагаю, что каждому ясно, какъ глубоко должно итти отличіе дневного міроощущенія и ночного.

Въ 1831 году Гете читалъ сочиненія отчасти оккультно настроеннаго психолога Каруса и былъ очень взволнованъ анализомъ «ночной стороны человъческой природы»; въ безсонные часы Гете въ тишинъ обдумывалъ про себя обратную психологію, именно дневную. Гете, конечно, какъ теоретикъ полярности, понималъ, что и ночное и дневное сознаніе необходимы; но клонило его самого къ дневному, ибо днемъ ширилась его душа и обострялось зръніе...

Итакъ, Штейнеру въ главномъ, основномъ, подсознательномъ, Гете совершенно чуждъ. Да онъ почти этого и не скрываетъ. Въ душѣ его, по собственному признанію (W. VII), премалъ протестъ противъ метода Гете созерцать, противъ его образа мыслей, и этотъ протестъ призвалъ себѣ Штейнеръ на помощь, чтобы оберечь, какъ онъ говоритъ, свою индивидуальность отъ властной личности Гете. Довольно странное признаніе, понятное въ черезчуръ самолюбивомъ молодомъ человѣкѣ, а не въ мужѣ, притязающемъ на космическую мудрость.

275

Какъ будто тѣ части нашего я, которыя потерялись отъ соприкосновенія съ подавляющей насъ геніальностью, чего либо стоили! То была, значитъ, мнимая оригинальность. Подлинная никогда не утеривается, а въ безкорыстномъ трудѣ, приближаясь къ вершинамъ человѣческой мысли, пріобрѣтаетъ отъ этого все большую и большую способность къ полету и самопроявленію.

Но пусть такъ, пусть Штейнеръ «насторожился»; однакоже, находясь на такой оборонительной позиціи, необходимо быть скромнѣе; довольствоваться указаніемъ на свои разногласія съ Гете и объективнымъ изложеніемъ того, въ чемъ согласенъ съ нимъ. Но Штейнеръ, конечно, не удовольствовался этимъ; онъ очевидно вовсе не чувствуетъ, въ какой мѣрѣ рискованно вообще, а для него въ особенности, полагать себя настолько проникнувшимъ въ Гете, чтобы смѣть утверждать, будто отмѣтилъ всѣ опредѣляющія силы, жившія въ Гете и положившія печать на его міропониманіе 161.

Между тѣмъ, штейнеровскій Гете прежде всего сокращенъ по объему и содержанію своему по крайней мѣрѣ на половину. Филологически точно указалъ Форлендеръ на то, что Штейнеръ выкраиваетъ себѣ Гете, беря лишь эпоху 1780—1790 и періодъвыработки ученія о цвѣтахъ. Къ чему привела эта

работа теософическихъ ножницъ,—мы видѣли; здѣсь напомню лишь одно главнѣйшее: что можемъ мы начать съ міровоззрѣніемъ автора, который величайшаго изъ смертныхъ у ч и т е л я ж и з н и объявилъ лишеннымъ внутренней свободы и самопознанія? Можно ли болѣе промахнуться? И это говорить тотъ же самый Штейнеръ, который укоряетъ Гете въ отсутствіи мѣткости рѣчи. Мы всѣ, сторонники и противники Гете, полагали до сихъ поръ, что онъ въ своихъ изреченіяхъ почти всегда попадаетъ въ точку (trifft den Nagel auf den Kopf, по нѣмецкой поговоркѣ); Штейнеръ хочетъ насъ увѣрить, что Гете «в с е г д а говоритъ или слишкомъ мало» (W. 1).

Какъ разъ потому, что Гете Штейнеру совершенно чуждъ, онъ и могъ задаться цѣлью использовать гетеанство для своей доктрины; это именно использование на теософскомъ языкѣ и именуется любимымъ словомъ Гете Unbefangenheit! Съ метода использованія Штейнеръ въ качествѣ писателя, хотя и не увлекательнаго (на мой вкусъ), но зато явно увлекающагося, соскальзываетъ на... проповѣдъ и назиданіе. Въ самомъ дѣлѣ, если забыть, что рѣчь идетъ о давно окончившемъ свой земной путь Гете, то адресуемое послѣднему Штейнеромъ часто (напр. W. 71—72) звучитъ, какъ наставленіе, имѣющее цѣлью завербовать въ свою общину. Право, иногда кажется,

словно Штейнеръ безотчетно, про себя, разсматриваетъ Гете, только какъ типъ наилучшаго изъ возможныхъ у чениковъ своихъ, которому отъ природы было дано все, за исключеніемъ того, что могъ бы дать ему оккультный учитель...

#### Π.

Итакъ, самопознаніе черезъ самоуглубленіе, самоуглубленіе же черезъ отръшенное созерцаніе своего внутренняго s,—вотъ чего нехватало Гете и въ чемъ онъ не упражнялся; къ сожалънію, какъ то думаетъ Штейнеръ.

Такое утвержденіе свидѣтельствуетъ о томъ, что Гете не понятъ Штейнеромъ именно въ своемъ я; для понимающихъ Гете оно должно звучатъ такъ же странно, какъ утвержденіе, что Серафиму Саровскому не доставало самопознанія и самоуглубленія оттого, что онъ не погружался въ теорію цвѣтовъ и не упражнялся въ созерцаніи сравнительныхъ анатомическихъ данныхъ. Самосозерцаніе и созерцаніе природы—два равноправныхъ и одинаководѣйственныхъ пути къ самопознанію. При чемъ окончательное самопознаніе черезъ самосозерцаніе неизбѣжно ведетъ (при сохраненіи полнаго духовнаго здоровья) къ своеобразному постиженію природы; такъ было съ Францискомъ

Ассизскимъ; поэтому, напримѣръ, говорить, что Францискъ недостаточно понималъ, что такое природа, такъ какъ не занимался морфологіей (въ гетевскомъ смыслѣ), — было бы не болѣе страннымъ утвержденіемъ, чѣмъ штейнеровское о Гете.

Среди великихъ людей, не покинувшихъ міра сего при жизни. Гете, навърное, позналъ себя больше, нежели кто либо. Его самопознание-прямо ужасающе по своей безпредъльности и развътвленности. Что оно не задавило вь немь творчества, не запечатало ему устъ, -- остается въ значительной степени загадочнымъ обстоятельствомъ, даже если принять во вниманіе его объективный методъ самопознанія. Познаніе себя вплоть до высшаго я въ себъ черезъ познаніе міра. конечно, таитъ иныя опасности и даже для творчества, о чемъ было упомянуто выше; но, конечно, творчество, въ особенности художественное, имъетъ въ субъективномъ методъ самопознанія (черезъ самоотръшенное созерцаніе своей сущности) несравненно сильнъйшаго противника. То, что Гете такъ остро ощущаль это, говорить, между прочимь, какъ разъ о напряженности, съ какою онъ, временами измъняя объективному методу, всматривался и вслушивался въ глубину своей души.

Объективнаго метода самопознанія здівсь касаться

незачъмъ: о немъ именно говоритъ почти каждая страница этой книги, поскольку она дъйствительно говорить о Гете... Въ самомъ дѣлѣ. Гете не изъ любопытства и даже не изъ любознательности совершалъ наскоки на всъ концы предмета познанія, не для того, чтобъ оставить потомству наслъдіе въ поученіе; онъ нуждался въ изслъдованіи всего міра. чтобы, наконецъ, притти къ себъ, найти себя. I. Конъ въ своей превосходной работъ 162 называетъ духъ Гете экспансивнымъ: это-совершенно невърно; онъ былъ центрирующимъ, и если гетеанство оказалось столь многое объявшимъ, то это лишь поневоль: духъ Гете быль сродни анаксагоровскому чой, какъ его неподражаемо-прекрасно описалъ Ницше 163; вихри, носившіеся взадъ и впередъ, втягивали все большее и большее количество данныхъ окружающей дъйствительности, тъмъ самымъ преображая ее, замыкая ее въ волшебный кругъ гетеанства. И все это неустанное движеніе подчинялось высшей внутренней необходимости, der heiligen Noth (по слову Вагнера); Гете не могъ не расширяться, ибо должень быль центрироваться въ стращной глубинъ. Поэтому Гете и называль понятіе-суммой опыта, идею-его результатомъ; подъ понятіемь и идеей онъ, конечно, здъсь 164 разумълъ формулированное понятіе (а не категорію) и формулированную идею (а не чистую идею); въ этомъ смыслъ слъдуетъ понимать обозначеніе естествовъдънія Гете, какъ Darstellung der Ideen. Но результатность и есть центрированность, тогда какъ сумма говорить объ экспансивности; экспансивна именно точная наука; она же и суммируетъ. І. Конъ совсъмъ близко проходитъ мимо этой мысли, когда говоритъ, самъ же цитируя изъ афоризма Гете, объ идеъ и понятіи, что перворастеніе не получается черезъ простое сложеніе (Summation), черезъ простое сравненіе.

Постоянно раздвигавшіяся обозрѣнія различныхъ научныхъ достиженій своего времени, Гете, какъ на это правильно указываетъ въ своей работѣ Гердеръ Кантъ Гете Кюнеманъ 165, сдѣлалъ въ духѣ своемъ также и человѣческимъ отношеніемъ къ самимъ изслѣдователямъ. И это обстоятельство стоитъ въ связи съ тѣмъ же извилистымъ, дальнимъ и труднымъ путемъ Гете къ самому себѣ.

Слѣдовать методу Гете—не значить изучать то многое, что онъ изучаль, а значить умѣть выбрать изъ разныхъ сферъ знанія такую конфигурацію, изучая которую легче придешь къ себѣ. При чемъ Гете вовсе не имѣлъ въ виду только многогранныя натуры; нелицемѣрно уважая каждую спеціальность, онъ часто говорилъ, что, работая даже въ самой узкой сферѣ.

можно стать воистину человѣкомъ и найти въ себѣ высшее начало. Что же касается метода субъективнаго, то объ отношеніи къ нему Гете необходимо сказать нѣсколько словъ.

\* \*

Противъ изреченія «познай самого себя» Гете возражалъ неоднократно, и устно, и печатно, потому что ясно видълъ лжетолкование или прямое непонимание его смысла. «Я долженъ сознаться, что великая и столь значительно звучащая запача: познай самого себя-назалась мнв всегда подозрительной, какъ хитрость находящихся въ тайномъ между собою союзь жрецовь, которые хотыли смутить людей, ставя имъ недостижимыя требованія, и склонить ихъ отъ дъятельности, направленной на внъшній міръ, къ внутренней лжесозерцательности» 166. «Только мои отношенія къ окружающему могу я познать и правильно оценить», говориль, напримѣръ, онъ по поводу «самопознанія» 167. Отношеніе (meine Bezüge)—воть, что доступно для знанія, когда хочешь познать себя. «Однако, такъ какъ всь предметы въ природъ имьють отношение другъ къ другу, то что можеть быть реальные и истинные нежели эти отношенія?» Такъ спрашиваеть, подтверждая мысль Гете, въ своихъ Афоризмахъ Георгъ Христофъ Лихтенбергъ... Дъйствовать согласно Гете, значитъ не отдъльно пытаться познавать міръ изъ само-созерцанія, а себя изъ міро-созерцанія, но такъ, что одновременно одно на другомъ. И само-созерцаніе отдъльно не приводитъ, по Гете, къ самопознанію безъ міро-созерцанія, а міро-созерцаніе не приводитъ къ міропознанію безъ само-созерцанія. Только путемъ этихъ взаимодъйствій созерцаніе становится дъйствіемъ и въ частности актомъ познанія.

Итакъ, себя узнавать въ дѣлѣ воспріятія и изученія міра, міръ узнавать въ выявленіи своихъ отъ него впечатлѣній; отсюда у Гете, между прочимъ, и кантіанское отрицаніе абсолютизма въ знаніи, отрицаніе всезнанія и знанія абсолютнаго.—«Какимъ путемъ можно познать самого себя?»—спрашиваетъ Гете въ своихъ Sprüche in Prosa и даетъ ясный, всякій споръ устраняющій, отвѣтъ: «никогда не черезъ созерцаніе, а лишь черезъ дѣйствіе. Попытайся исполнить свой долгъ и ты узнаешь сейчасъ же, что въ тебѣ». И далѣе вопросъ: «что же является твоимъ долгомъ?» и отвѣтъ: «требованіе дня».

Niemand wird sich selber kennen, Sich von seinem Selbst-Ich trennen; Doch probir'er jeden Tag, Was nach aussen endlich, klar, Was er ist und was er war, Was er kann und was er mag! 188

«Никто не познаеть самого себя, не отдълить себя отъ своего самъ-я; но пусть ставить онъ ежедневно на пробу, что̀—если смотръть на внъшній міръ—конечно, ясно; что̀ есть онъ самъ и чъмъ онъ былъ, что̀ онъ можеть и къ чему онъ склоненъ!»

И далъе глубокомысленная пословица въ стихахъ:

Erkenne dich!—Was hab' ich da für Lohn? Erkenn' ich mich, so muss ich gleich davon, Als wenn ich auf den Maskenball käme Und gleich die Larve vom Angesicht nähme. 109

«Познай себя!— Что буду имъть я за это въ награду? Познаю я себя, такъ долженъ я сейчасъ же и уйти, какъ если бы я пришелъ на маскарадъ и сейчасъ же отнялъ съ лица маску».

Другими словами безостаточное познаніе себя есть к о н е ц ъ, а событій предупреждать, гнать къ концу, форсировать развитіе не слъдуетъ; дологь путь культуры и сокращать его при помощи оккультнаго или аскетическаго произвола не слъдъ.

«Въ суммъ: человъкъ знаетъ себя постольку,

поскольку онъ знаетъ міръ; сознательно воспринимаетъ онъ міръ лишь въ себѣ самомъ, а себя лишь въ мірѣ», какъ Гете говоритъ еще гдѣ то.

Кстати, что мы себя не въ состояніи познать изъ себя самихъ, этого мнѣнія держался между прочимъ и Аристотель, котораго столь возвыщаетъ почти надо всѣми мыслителями Штейнеръ.

Отъ этого неестественнаго, Аристотелемъ отвергаемаго, самопознанія слѣдуетъ, разумѣется, отличать сознательность, которая сопровождаетъ воспріятіе и творчество и нерѣдко своею чрезмѣрною опекою тормозитъ въ особенности послѣднее. И вотъ, именно глубоко знавшій и сознававшій себя Гете утверждалъ однако, что человѣкъ не можетъ долго п р ебы в а тъ въ сознательномъ состояніи; онъ долженъ опять искать прибѣжища въ безсознательности, ибо въ ней живетъ его корень 170.

Боязнь застрять во внѣшнемъ всѣми чувствами своими, черезъ сосредоточетіе главнаго вниманія на мірѣ внѣшнемъ, одолѣваєтъ именно какъ разъ духовно настроенныхъ, но стъ природы внѣшнихъ, неглубокихъ людей, ибо они то и не подозрѣваютъ внутреннихъ опасностей, грозящихъ изъ глубины. Имъ кажется достаточнымъ закрыть глаза, чтобы увидѣть свѣтъ внутри себя, увидѣть свое лучшее и высшее и схоронить его отъ замутненія мірскими

образами. Но даже такой міроотрѣшенный и потонувшій въ высшемъ s мистикъ, какъ Рэйсбрукъ, предупреждаетъ многозначительно, что «иные люди могутъ быть о торваны о тъ своихъ внѣшнихъ чувствъ нѣкоторою ясностью, вызываемой врагомъ»  $^{171}$ .

Утвержденіе, что тоть или другой не достигь высшаго самопознанія, такъ какъ онъ не способень (?) созерцать свою внутреннюю сущность, само по себѣ а priori ошибочно. Кромѣ того ясно, что Штейнеръ совершенно не увидѣлъ Гете.

## III.

Воть—Пушкинь; въ вихрѣ свѣта не могъ онъ удосужиться для самоуглубленій, но онъ быль настолько отъ природы глубокъ и проницателенъ, что отчетливо видѣлъ того, кто, по его выраженію, сказалъ «послѣднее слово мысли, соединенной съ поэзіей» и чей Фаустъ—«въ изящной формѣ альфа и омега человѣческой мысли со временъ христіанства» 17². «Что бы ни говорили, а у Гете положительно религіозный умъ» 173 — такъ слышали однажды въ салонѣ Смирновой. «Что бы ни говорили», —а говорили всегда о пантеизмѣ, язычествѣ, олимпійствѣ, эпикурействѣ, эгоизмѣ, формализмѣ, сухости сердца и т. п.—Пушкинъ не смущался и продолжалъ в и дѣть.

Что «религіозный умъ»—слова не случайно брощенныя и притомъ автентично звучащія (среди вороха вздора и пустяковъ, обременяющихъ страницы во многомъ сомнительныхъ Записокъ Смирновой), это доказывають еще нѣсколько словъ въ другомъ мъстъ Записокъ 174: Пушкинъ называетъ «сужденія» Гете «божественными и человъческими». Только тотъ «умъ», конечно, и можетъ быть названъ «религіознымъ» (не то, что склоннымъ заниматься религіозными проблемами), который способенъ какъ на «божественныя», такъ и на «человъческія» сужденія. Это не значить просто, что Гете высказываль либо человъческія, либо божественныя сужденія; конечно, ему приходилось при соприкосновеній со слишкомъчеловъческимъ, брать это и со стороны бытовой, исходя отъ внъшнихъ, изъ мірской мудрости проистекающихъ, соображеній; но ему же, какъ навърно ни одному «свътскому» писателю, дано было возноситься къ небесному, и притомъ на крыльяхь своего духа, а не на добытыхъ опредъленнымъ путемъ какого либо исповъданія или тайновъдънія.

Но здѣсь преимущественно должно имѣть въ виду не эти двоякаго рода краевыя касанія, а ту главную сферу, гдѣ отношеніе религіозное встрѣчаетъ уже не безразличныя данныя (не ἀδιάφορα) для своего возиикновенія и гдѣ священныя, но все же земныя и

потому именно религіозныя скрыпы пока необходимы, такъ какъ духъ, выражаясь аллегорически, не покинулъ еще слоя земной атмосферы. Я думаю, что Пушкинъ имълъ въ виду наиболье частый типичный случай, когда въ сужденіи Гете соединялось человъческое съ божественнымъ, именно неразложимо сочеталось во всей чистотъ того и другого элемента, а не перемъшалось, какъ у многихъ другихъ писателей и художниковъ, во временную мутную смъсь изъ собственнаго уксуса будничной людской издерганности и заемного елея напрягающагося богоодержанія.

\* \*

Человъкъ — отъ начала богоподобенъ. Все дъло — въ поддержаніи и вычерчиваніи богоподобія, которое чаще всего стирается, никогда не исчезая, однако, до конца. Но если блѣднѣетъ богоподобіе отъ возобладанія элементовъ слишкомъ-человѣческихъ и искаженно-звѣриныхъ, то становится оно ярче вовсе не черезъ прыжокъ съ одного полюса къ другому, не черезъ нетерпѣливое устремленіе «звѣря» къ «богу», а только путемъ укрѣпленія человѣчности.

Halte dich im Stillen rein Und lass'es um dich wettern, Je mehr du fühlst ein Mensch zu sein Desto ähnlicher bist du den Göttern.

(Zahme Xenien. IV.)

Невольная потеря себя въ звъриности и произвольное усиліе взлетьть оттуда прямо нь божескому. воть путь слишкомъ-человъческій: оть экстаза. испытаннаго въ одной полярности, жажда экстаза въ другой. Но твой экстазъ свидътельствуетъ, что ты не дома... Дома слишкомъ-человъческое существо только тогда и постольку, когда и поскольку оно. скучая, находится подальше отъ магнетическаго вліянія полюсовъ. Слишкомъ-человъческое существо-только отдаленное, внъшнее и искаженное подобіе идеальнаго человіна, когда это существо сидитъ дома... Именно сидя дома, оно не борется, настоящій же человъкъ проводить свою жизнь въ борьбъ за очагъ, т.-е. за ту срединную позицію, отъ которой бъжить средній человъкъ даже тогда, когда кажется, что онъ ее укръпляетъ. Ибо и домъ средняго слишкомъ-человъческаго существа и домъ Гете -- конечно посрединъ: но домъ перваго есть, само собою, размъется, прочный и потому скучный, хотя и комфортабельный, покой; домъ Гете есть постоянно грозящее выйти изъ устойчиваго состоянія, огромными усиліями сооруженное, вмѣстилище красоты, которая при малѣйшемъ колебаніи послѣдняго можетъ выплеснуться. Слишкомъчеловѣкъ бѣжитъ со скуки изъ дому. Идеальный человѣкъ, никогда не знающій скуки, стремится домой. Гете былъ болѣе поляренъ, нежели это когдалибо снилось всѣмъ современнымъ эстетамъ полярныхъ «устремленій». Вотъ почему онъ и «устремлялся» не къ полюсамъ, а о тъ полюсовъ и старался «выявлять» не звѣриное и божеское, а человѣческое. Поэтому онъ и достигалъ того, что сужденія его были почти всегда и божественными и человѣческими.

Гете однажды сказалъ, что въ Зевсѣ Фидія богъ сталъ человѣкомъ, чтобы поднять человѣка до бога. Задачу Фидія преслѣдовали и «сужденія» Гете. Въ состояніи выполнить эту задачу, понятно, лишь тотъ, чья чувственность въ такой мѣрѣ сродни природѣ, а разумъ—божеству. Отсюда Гете, какъ онъ самъ часто говорилъ о себѣ, въ созерцаніи нормально пребывалъ окончательнымъ «реалистомъ», но какъ только приступалъ къ дѣятельности, къ творчеству, когда переходилъ отъ наблюденій къ ихъ обработкѣ, нормально же становился опять-таки окончательнымъ «идеалистомъ». Ибо только идея даетъ возможность увидѣть чувственное проективированнымъ въ безко-

нечность; а съ этою возможностью именно и связано сочетаніе божественности и человъчности въ сужденіяхъ.

Только такой, по выраженію Пушкина, «религіозный умъ» способень обрѣсти въ глазахъ человѣчества смыслъ и санкцію законодательства. Но надо всегда помнить, что такой законодатель столь же «родится», сколь и «становится»; здъсь споръ еще менње допустимъ, нежели въ вопросъ о поэзіи: если poetae nascuntur et fiunt, то, конечно, надо родиться съ данными для религіознаго ума, чтобы стать законодателемъ мудрости; но о титанической работв, произведенной Гете, говорить все его литературное наслъдіе. Благодаря ей, ему удалось выполнить то, что Шиллеръ формулировалъ однажды въ письмъ къ нему въ слъдующихъ словахъ (31/VIII 1794): «въ сущности, это и есть величайшее, что можеть сдълать изъ себя человъкъ, если ему удастся сдълать свои возэрънія всеобщими, а свои ощущенія законопательными».

Что Гете сталь Гете, а не только родился, что онъ въ непрестанной борьбъ добился равновъсія полюсовъ, объ этомъ свидътельствуютъ весь ходъ его духовнаго роста и тъ переоцънки, которыя онъ производилъ въ теченіе своей жизни въ отношеніи къ нъкоторымъ явленіямъ и напра-

291

вленіямъ умственнымъ, нравственнымъ и вѣроисповѣднымъ. Такъ, Гете всегда пытался «трактовать» (какъ онъ выражается въ письмѣ къ Шиллеру отъ 5/VII 1803) свободу какъ природу, ибо непосредственно «вѣровалъ» въ природу сильнѣе, нежели въ свободу... Если бы это такъ и осталось, если бы Гете критически не преодолѣлъ перевѣса въ себѣ натурализма, онъ никогда не довырастилъ бы своихъ думъ до непреложности законодательной нормы.



Однако это критическое ограниченіе высокаго, но слишкомъ преобладавшаго натурализма шло у Гете не скорымъ умственнымъ путемъ; теоретическія размышленія все время были до боли связаны съ личною жизнью и съ наблюденіями надъ жизнью другихъ. Оттого сначала отрицаніе, а потомъ принятіе нравственнаго ученія Канта — и то, и другое — имѣло совершенно иной характеръ, чѣмъ у Шиллера.

Послѣдній былъ именно только крупнымъ философскимъ умомъ, отнюдь не религіознымъ. Съ с амаго начала своихъ занятій нравственными проблемами Шиллеръ теоретически устанавливаетъ равновъсіе природы и свободы. Но—а priori—Anmut и Würde объявить равноцѣнными не значитъ ли объявить безъ борьбы равноправіе матеріи и духа? И вотъ сейчасъ же встаетъ возраженіе. Вѣдь разъ дѣло идетъ о полномочіяхъ духа, то необходимо отвлечься отъ такого случая, когда передъ нами феноменъ прекраснодушія (schöne Seele), вполнѣ отвѣчающій теоретически приготовленному идеалу мыслителя, и представить себѣ вмѣстѣ съ Кантомъ реальную необходимость прививки понятія долга къ нашему образу мыслей и только послѣ этого допустимо представить себѣ и о х о т н о е выполненіе долженствующаго, конечно не выполненіе «съ удовольствіемъ изъ чувства долга, что есть противорѣчіе» (по Канту)... Жизнь свидѣтельствуетъ противъ возвышеннѣйшей теоріи въ пользу духа. Нѣтъ, Шиллеръ не законодатель, а только судья.

Десять лѣтъ спустя послѣ упомянутаго письма • Шиллеру обнаруживается, что Гете все попрежнему болѣлъ тою же думою, но близокъ къ разрѣшительному слову. Теперь онъ не а priori и теоретически, какъ Шиллеръ, а практически и результатно говорить о равноправіи духа и матеріи. Передъ этимъ словомъ утвердительно молчитъ жизнь, и теоріи нечего (кромѣ терминологическихъ тонкостей) прибавить или оспорить. Въ письмѣ Кнебелю 175 Гете высказываетъ свой символъ вѣры, т.-е. «что духъ и матерія или душа и тѣло, или мысль и протяжен-

ность—необходимые двойные ингредіенты вселенной что обѣ стороны предъявляютъ одинаковыя права, что неизбѣжная односторонность отдѣльнаго мыслителя обязываетъ его проникнуть въ сторону противоположную и ею проникнуться»... Здѣсь сразу обнаружился и дуализмъ Гете, и его тяготѣніе къ прекрасному, выразившееся въ требованіи равноправія сторонъ, т.-е. возможно устойчиваго равновѣсія полярныхъ теченій, и, наконецъ, его критицизмъ, который есть не иное что, какъ разумное преодолѣніе своего природнаго уклона.

Есть наивный миеическій монизмъ и наивный докритическій дуализмъ; наивность перваго хороша, наивность послъдняго — нътъ. Наивность (неискоренимость, врожденность) перваго, какъ поэтическій мость черезъ бездну множественности и расколотости можетъ остаться при критическомъ дуализмъ. Разсудочная сознательность, «раціоналистичность» внъкритическаго натурфилософскаго монизма есть то, что метафизически дурно. Наивность до-критическаго дуализма теперь, послъ Канта, просто невозможна. При склонности же къ монизму надлежить, разсуждая, быть неизмънно насторожъ, такъ какъ философски необходимо быть и дуалистомъ. Нельзя, будучи unbefangen, быть до конца ни дуалистомъ, ни монистомъ, такъ какъ природа и человъкъ (міръ

и я) не концентричны, а эксцентричны, но мыслимыя окружности ихъ все-же пересъкаютъ другъ друга. Наивный монизмъ глубокъ, ибо указываетъ на не потерянную связь съ протомивомъ; наивный дуализмъ есть антимивизмъ и въ сущности грубый эмпиризмъ; различеніе одушевленнаго и неодушевленнаго, самодвижущагося и лишь приводимаго въ движеніе, какъ первая мыслимая ступень умственнаго развитія,—необходима въ качествъ азбуки, но кто же станетъ сомнъваться въ томъ, что, по сравненію съ колеблющимися въ своемъ значеніи, но всеобъемлющими и по смыслу неисчерпаемыми рунами, азбука есть ограниченность и плоскость?

Гете сняль (или върнъе: съ него снялись, у него сняты) противоръчія между монизмомъ, дуализмомъ и плюрализмомъ, все равно — въ міръ природномъ или нравственномъ. Никогда не забывая рунъ, смыслъ которыхъ открывался ему чуть ли не съ дътства 176, Гете безбоязненно отдавалъ свою мысль на растерзаніе всяческимъ анализамъ, не страшился никакого раскалыванія. Видя, какъ кругомъ не всъ выдерживаютъ разъъдающую кантіанскую прививку, онъ пишетъ: «Между идеей и опытомъ кажется закръпился крутой обрывъ, перешагнуть который напрасно старается вся наша энергія. Тъмъ не менъе останется въчнымъ нашимъ стремленіемъ преодо-

пъть это зіяніе при помощи разума, разсудка, воображенія, въры, чувства, мечты и если мы другого ничего не можемъ, то при помощи дурачества» <sup>177</sup>. Мечта и дурачество (Wahn und Albernheit) въ той сферъ, гдъ дъйствуетъ религіозный умъ, могутъ быть взяты лишь въ смыслъ высокой ироніи; «сужденія», которыя одновременно «божественны» и «человъчны», которыя законодательны, не могутъ иногда (и навърно какъ разъ въ самыхъ возвышенныхъ случаяхъ) не быть темными «предсказаніями Бакиса»:

Seltsam ist Propheten Lied; Doppelt seltsam, was geschieht.

Какъ человъческія, эти сужденія не могутъ не быть часто (именно въ случаяхъ жизненно важныхъ наиболье) не истинными, а только правдивыми и правильными, т.-е. жизнетворными сочетаніями безусловно истиннаго, но и условно ложнаго, такъ какъ ради блага человъческаго, преждевременно выраженнаго, урывками подслушаннаго, а потому отчасти ошибочнаго.

## IV.

Трансцендентализмъ Канта находится, подобно міровоззрѣнію Гете, по ту сторону пререканій между

монизмомъ, дуализмомъ, плюрализмомъ; казалось бы поэтому, что по крайней мъръ кантіанцы должны были бы видъть возвышенность и своеобразіе позиціи, занимаемой мышленіемъ Гете; однако, даже Форлендеръ, отдавшійся огромному и почтенному труду сравнительнаго изученія Канта и Гете, называетъ Гете эклектикомъ 178. Правда, въ смыслѣ тѣхъ трехъ гетевскихъ афоризмовъ 179, по которымъ эклектикомъ является каждый, кто сообразно своей природъ усваиваетъ себъ то, что его окружаетъ. Но въ этомъ смыслъ эклектикомъ могъ бы называть себя только самъ Гете, да и то, когда онъ въ глубокой старости, по собственнымъ своимъ словамъ 180. «даже самъ себъ сталъ представляться все болъе и болъе исторически».

Конечно, многимъ спеціалистамъ по философіи, усвоившимъ себъ цълыя библіотеки премудрости (часто сверхъ мъры и безъ спроса у своей личности объ ея особенныхъ духовныхъ нуждахъ), очень лестно именоваться эклектиками заодно съ Гете. Но мы, со стороны (а со стороны всегда виднъе), будемъ ръшительно протестоватъ противъ такой уравнительной терминологіи, тъмъ болъе, что она нисколько не содъйствуетъ выясненію и успокаиваетъ только лънивыхъ.

Ни однимъ терминомъ нельзя съ достаточною при-

близительностью обозначить основныхъ точекъ эрънія Гете. Такъ, было бы ошибочно называть его гиловоистомъ за то, что онъ признаетъ за матеріей полярное свойство притяженія и отталкиванія. Съ «любовью» и «ненавистью» Эмпедокла (не говоря уже о милетскомъ гилозоизмъ) точка зрънія Гете имфетъ столь же мало (или столь же много) общаго, какъ и съ психоплазмой Геккеля. Не касаясь «священныхъ глубинъ гилозоизма», какъ выражается Гете гдъ то въ Campagne in Frankreich, онъ занимаетъ своеобразную позицію, которую нель я обозначить ни какъ анимизмъ, ни какъ динамизмъ, ни какъ механицизмъ; различая матерію отъ духа, Гете уже тъмъ самымъ не гилозоистъ, такъ послъдній неизбъжно впадаеть въ монизмъ. Кромъ того, гилозоизмъ исключаетъ теизмъ, между тъмъ взглядь Гете на природу предполагаеть 181, какъ свое необходимое дополнение, единаго Бога. Наконецъ, историко-терминологически гилозоизмъ (въ противоположность расплывчатости пантеизма) слишкомъ специфиченъ и даже теософиченъ: такъ называль свою систему англійскій мистикь XVIII стольтія, Ральфъ Кёдвёрть (Cudworth) 182.

Впрочемъ, если слъдовать строго исторіи, то и терминъ пантеизмъ надо было бы сузить до границъ, въ которыхъ вращалась мысль создателя этого

термина, англійскаго писателя XVII—XVIII вѣка. Толанда, —перваго вольнодумца, отвергавшаго внѣмірное Божество и личное безсмертіе 183. Тогда и пантеизмъ былъ бы совсѣмъ неприложимъ къ точкѣ зрѣнія Гете. Конечно, этотъ терминъ, оторвавшись отъ своего зачинателя, становится все объемистѣе и объемистѣе, но и все безсодержательнѣе; такіе термины, превращаясь въ то, что нѣмцы называютъ Schlagwort, всегда имѣютъ особенный успѣхъ у большинства (напримѣръ, нынѣ—эволюціонизмъ) и неизбѣжно пріобрѣтаютъ нѣкій привкусъ: для однихъ отрицательный, для другихъ положительный.

«Гете—пантеисть» стало общимъ мѣстомъ еще при жизни его, и не мало досаждали ему этимъ наименованіемъ. Разсерженный, пишетъ онъ однажды: «Пустосвятовъ я споконъ вѣка не выносилъ, берлинцевъ, поскольку я ихъ знаю, всегда проклиналъ, и потому справедливо, если они меня отлучаютъ въ своей эпархіи. Одинъ изъ этой компаніи пожелаль намедни припереть меня къ стѣнѣ и заговориль о пантеизмъ; ну и попалъ прямо въ точку! Съ великимъ простодушіемъ завѣрилъ я его, что не встрѣчалъ еще ни одного человѣка, который зналъ бы, что означаетъ сіе слово» 184. Самъ Гете, конечно, зналъ, что для него покрывало собою «сіе слово»; называлъ же онъ себя пантеистомъ, какъ

естествоиспытателя; но нигдѣ онъ не опредѣлялъ этого термина, и въ отвѣтъ на вопросъ, что такое пантеизмъ Гете, можно лишь указать сразу на всѣ томы его трудовъ по естествовѣдѣнію. Пытаться на основаніи ихъ дать окончательную гетеанскую пантеистическую формулу—трудъ напрасный, и заниматься имъ можетъ лишь маніакъ методологіи.

Когда Гете въ Италіи, по его словамъ, «набрелъ на ἐν καὶ πῶν въ ботаникъ», то это (какъ онъ тутъ же присовокупляетъ) «привело его въ изумленіе» (6/VI 1787). "Εν καὶ πῶν въ тотъ моментъ было создано, какъ идея, совершенно вновъ; пространственное, круглое, душевными свойствами надъленное и богословски окрашенное «единое и все» Ксенофана только внъшне терминологически соприкасается съ идеей Гете.

Изумленіе предшествуєть зарожденію каждой великой идеи. Въ этоть моменть совершаєтся нѣкоторое миеическое событіє. Противъ антифилософскаго nil admirari Горація 185 Гете всегда горячо возражаль. Слѣды этого и въ Фаустѣ 186.

Doch im Erstarren such'ich nicht mein Heil, Das Schaudern ist der Menschheit bestes Teil; Wie auch die Welt ihm das Gefühl verteure, Ergriffen fühlt er tief das Ungeheure. Генрихъ Фоссъ 187 разсказываетъ, какъ Гете обсуждаль однажды изреченіе Платона изъ Тевтета: 

Осирабая та прадрата готем дрх редосоріа, переводя это вольно: «изумленіе есть мать всего прекраснаго и добраго». Гете назваль тупицею того, кто не изумляется въчной закономърности природы и прибавилъ, что подлинный мудрецъ и настоящій человъкъ кончился, какъ только потеряна способность изумляться... А Эккерману 188 Гете сказалъ: «высочайшее, чего достичь можетъ человъкъ, есть изумленіе, и если протофеноменъ привелъ его въ изумленіе, то пусть и удовлетворится онъ этимъ; еще высшаго первоявленіе дать ему не въ состояніи и дальнъйщаго человъкъ искать за нимъ не долженъ». (Кстати: теософію напротивъ ничъмъ не изумищь).

Гете не пошелъ дальше за указанную имъ грань, однако и не замеръ на мѣстѣ... Изумленіе—праздникъ, за которымъ должна воспослѣдовать будничная работа. Пережевывать свое изумленіе—не значитъ двигать свою мысль дальше. Но такъ поступаютъ многіе «пантеисты» и «монисты» съ мистическою окраскою (въ противоположность ничему неудивляющимся оккультистамъ).

Гете въ дальнъйшемъ понялъ, почему необходимо было пантеистическое зерно его «философіи ботаники»: для порожденіи и де и протофеномена, безъ которой опять-таки недостижима мечта Гете увидѣть въ былинкѣ вселенную:

Willst du dich am Ganzen erquicken
So musst du das Ganze im Kleinsten erblicken.

Пантеизмъ Гете — глубоко-критическій. Вотъ почему философія Гете застрахована была отъ впаденія въ грѣхъ всеистолковыванія, которому болѣе или менѣе отдали дань пантеистически-окрашенныя системы. Никогда Гете не вѣрилъ и въ неограниченность нашей познавательной способности; это— недоразумѣніе, основанное на смѣшеніи знанія и чаянія, логическаго объясненія и интуитивнаго пониманія. Все величіе Гете, какъ мыслителя, особенно отчетливо вырисовывается, если принять во вниманіе, что несмотря на всю творческую зрячесть свою, вскормленную поэтическимъ вдохновеніемъ и пластическимъ воображеніемъ, Гете не с н и з о ш е л ъ до того, чтобы вѣрить въ возможность абсолютнаго знанія.

\* \*

Такой мыслитель не можеть не быть названь самобытнымъ. Форлендеръ констатируетъ, что «ни-когда Гете не отдавался всецъло кому бы то ни было изъ спеціалистовъ философіи, никогда не вплеталъ самого себя въ съти какой-либо системы» 189. Но

такого признанія самостоятельнаго значенія мышленіемъ Гете непостаточно: это признаніе отритолько зависимость основныхъ возэрѣній Гете отъ другихъ философовъ (и этимъ ослабляетъ наименованіе «эклектикъ», которое неосторожно далъ Гете-мыслителю самъ же Форлендеръ): съ этимъ признаніемъ можетъ однако мириться утвержденіе, что Гете вообще-не философъ, такъ какъ онъ не оставилъ системы (и написалъ книги хорощимъ нъмецкимъ языкомъ, надъ страницами которыхъ невозможно крѣпко заснуть духомъ въ то время, какъ разсудочное упражнение продолжается себъ дальше по инерціи); съ этимъ признаніемъ самостоятельности мышленія Гете мирится взглядь на него, какъ на противника философіи. Взглядъ этотъ по недоразумънію раздъляется еще по сію пору и врагами и друзьями философіи, понимаемой, какъ особая область знанія и творчества. Между тъмъ, нельзя не согласиться съ однимъ «гетемахіанцемъ» 190 въ томъ, что считать Гете противникомъ философіи значить объявить «банкротство философіи». Банкротство, конечно, страшное и эффектное слово, не болъе, — слово, брощенное повидимому ради задорнаго вызова. Объявленное банкротство окажется фальшивой тревогой, которая, однако, можеть имъть благія послѣлствія.

Философія стремится стать наукой и даже иногда думаетъ, что уже достигла этого. Это стремленіе очень полезно ей. Но вредень въ данномъ случав школьный фанатизмъ, которымъ одержимы иногда спеціалисты по научной философіи преимущественно неокантіанскаго толка. Едва ли можно одобрить нъкоторыхъ весьма почтенныхъ, часто даже даровитыхъ работниковъ, когда они пытаются монополизировать философію. Не будучи въ состояніи работать въ ней творчески, «интуитивно», т.-е. расширяя ея область, — а работая лишь «дискурсивно», оріентируя и систематизируя, т.-е. упорядочивая ея область, трудолюбивые философскіе муравейники грозять тъмъ, что другая сторона философіи, не научная sui generis, а художественная sui generis, постепенно исчезнеть съ поля духовнаго эрънія нашей эпохи.

Противники философіи, какъ области отдъльной и независимой, въ особенности же противники такъ называемой научной философіи, философіи неокантіанской, противники изъ всъхъ лагерей и съ оттънками всяческихъ, между собою вовсе не согласныхъ, умственныхъ, нравственныхъ, художественныхъ направленій, стремятся въ своихъ идеологіяхъ подорвать значеніе философской спеціальности, а иногда даже прямо обезсмыслить самое ея существо-

ваніе. Многіе изъ этихъ антифилософовъ, контраспеціалистовъ и антикантіанцевъ разсуждають иногда болъе или менъе интересно и глубоко (часто вовсе не занимательно и плоско) и притомъ одни «научно», другіе по-любительски, на тему о безплодіи и ненужности спеціальной философіи вообще и такъ называемой научной философіи въ частности или въ особенности. При этомъ, конечно, ставится удареніе на дурную отвлеченность, разсудочность этой оспариваемой дисциплины, на неудовлетворительность разръшенія ею вопросовъ въры и творчества, или на неразумное уклонение ея отъ того, чтобы стать подъ начало точной науки, математической, физической, біологической, и на связанное съ этимъ уклоненіемъ витаніе въ заоблачномъ міръ, т.-е. на ненаучность философіи, какъ разъ именующей себя научною и увъряющей, что она оріентируетъ себя именно на наукъ.

Спеціалисты по философіи и особенно представители «научной философіи» изрѣдка и осторожно прибѣгаютъ къ ссылкѣ на Гете, какъ къ запасному и неотразимо-плѣнительному аргументу, который дѣйствуетъ, въ особенности на нѣмецкаго читателя, гипнотически и заставляетъ пройти мимо явнаго пробѣла въ доказательствахъ; самую же философію Гете эти спеціалисты снисходительно, хотя и съ глубокимъ, искреннимъ уваженіемъ, обрабатываютъ, принаряжаютъ, подчищаютъ, чтобы въ приличномъ видъ дать ей небольшое, скромное, но опредъленное мъсто въ исторіи философіи, напримъръ, гдъ-нибудь сбоку, рядомъ съ Шеллингомъ и съ Океномъ. Другіе спеціалисты, болъе откровенные, ръшительные и менъе склонные восхищаться Гете, прямо отказываютъ ему въ философскомъ титулъ, считая, что въ качествъ поэта онъ не могъ не сторониться философіи.

Что же касается тѣхъ или иныхъ явныхъ и скрытыхъ противниковъ философскаго спеціализма, то многіе изъ нихъ избрали себѣ міровозэрѣніе Гете конькомъ, на которомъ они выѣзжаютъ и притомъ преимущественно тогда, когда вступаютъ въ поединокъ съ ненавистными «фахъ-философами».

Неправильно и недопустимо какъ то, такъ и другое отношеніе къ «противнику философіи» Гете. Корректура и препарированіе мышленія Гете съ научною, историко-философскою цѣлью подъ современнымъ, чрезмѣрно острымъ (а потому узкимъ) угломъ зрѣнія на то, что представлять и обнимать должна собою философія, и тенденціозное использованіе для своей идеологіи произвольно подобранныхъ, изъ контекста выхваченныхъ, отдѣльныхъ воззрѣній Гете — одинаково вредно отразится на

культуръ переживаемой эпохи. Наивные же крики о банкротствъ философіи, если стануть раздаваться все громче и проникать въ рабочія помъщенія самодовлѣющей и самодовольной спеціальности, окажутъ философіи услугу тъмъ, что заставять ея подлинныхъ жрецовъ (все равно, спеціалистовъ по философіи или дъятелей изъ другихъ областей) тъснъе объединиться въ одно цълое, независимо отъ расхожденій, а слъдовательно обратить по новому, съ освъженной головой, вниманіе на эти расхожденія и подвергнуть ихъ болъе безпредразсудочному пересмотру. Тогда и Гете впервые войдеть въ философію, какъ равноправный съ ея творцами, ибо имъ равновеликій, а фраза «Гете-противникъ философіи» станетъ звучать уликой въ банкротствъ не философіи, а именно ея противницы, которую она имфетъ въ лицф современной идеологіи различныхь теченій quasi-религіозныхъ, монистическихъ, спиритическихъ, соціалистическихъ, эстетическихъ, политико-антропологическихъ и т. д., вплоть до теософскихъ и оккультныхъ.

٧.

Банкротство философіи, по крайней мъръ основного ея русла, объявляетъ и Штейнеръ. Имъющая наступить вмъсто банкротства дъловая ликви-

дація просветь всв философскія цвиности и тогда даже для ослвпленныхь станеть яснымь, куда слвлуеть отнести антропософическую доктрину. Если сдвинуться сь философской, притомь возможно широко понимаемой точки зрвнія и посмотрвть на означенную доктрину, какь на независимое внвнаучное и внврелигіозное изслвдованіе законовь и началь вселенной, а затвмь сравнить это изслвдованіе сь міровозрвніемь Гете (внв антропософически-произвольнаго его использованія), то должны броситься вь глаза два коренныхь различія.

Внъшне штейнеріанство болье похоже на философію, нежели гетеанство. Книги и лекціи Штейнера, въ особенности для мало освъдомленнаго, представляются вполнъ научными трудами; его оккультизмъ приведенъ въ систему; ходъ его мыслей направляется логикой, -- довольно скучной логикой (и даже тамъ, гдъ онъ выпадаетъ изъ логики и прот и в ъ логики); антропософія стремится быть строгодоказательною, шагъ за шагомъ съ очевидностью убъждающею... Отсюда переведемъ взглядъ на теоретическія сочиненія Гете: внышне что за хаось представляють они собою! Афоризмы, фрагменты, стихи, письма (свои и чужія), цитаты, рецензіи, быстро занесенные результаты наблюденій, лирическіе намеки, метафизическіе aperçus, полемика

съ учеными, исторія научныхъ идей и жизнеописанія ихъ зачинателей и т. д... Большаго отрицанія системы нельзя придумать; съ этимъ отрицаніемъ въ рядъ стать можеть только пренебрежение, проявленное Гете-романистомъ, къ художественной архитектоникъ крупнаго прозаическаго эпоса... Но этого мало; не только нътъ системы, -- нътъ сознательно направленной воли къ логикъ въ подробностяхъ, вообще намъренія приневоливать читателя, довести его неминуемо до очевидности, какъ результата столькихъ то тысячъ посылокъ и заключеній. Это происходить оттого, что Гете воркій въ созерцаніи природы философствуетъ ощупью. Но именно это сочетание воркости и ощупи навсегда останется самымъ настоящимъ метафизичнымъ творческимъ типомъ мышленія.

Другое различіе—внутреннее. Осязательность и эрячесть въ гетеанствъ, связанныя съ естественностью и совершенною непроизвольностью этого метода, не поддаются методологіи, отчего гетеанство обречено на аристократическую замкнутость, на своего рода прирожденный эвотеризмъ; къ нему примънимы слова самого же Гете: «высочайшее искусство—магія мудрецовъ». Забота о логической очевидности у штейнеріанства—черта, характеризующая многія произвольносверхъестественныя ученія—имъетъ цълью сдълать

этотъ оккультный методъ доступнымъ и тѣмъ самымъ распространить ангропософію въ возможно широкихъ кругахъ, снять неизбѣжно условную, но все же кѣмъ то или когда то проведенную и завѣщанную границу между эзотерическою и экзотерическою стороною преемственнаго «сокровеннаго внанія», и путемъ присоединенія къ логической теоріи довольно-таки механической психопрактики обратить эту «сокровенную» мудрость въ откровеніе для всѣхъ немудрыхъ.

Конечно, эзотеризмъ и экзотеризмъ суть проэкціи; если е с т ь непосредственное интуитивное понимание, то оно во всемъ своемъ возможномъ расширеніи и углубленіи представляєть собою цівлостность; но при мыслимомь обращении этого целостнаго событ і я пониманія въ какъ бы пространственное очертаніе области этого пониманія (безъ чего въдь невозможно приближение къ познанию), слитность (вслѣдствіе неустранимой двойственности человѣка) начинаетъ уступать мъсто расчлененности. Гдъ то вокругъ мыслимой срединной точки этого очертанія подымается волненіе, образуются гребни и обнаруживается водораздель; онъ м в н я е т ъ свое место; онъ то становится замътнъе, то какъ-будто пропадаеть до почти полнаго слитія источниковь, но безслъдно уже никогда не исчезаетъ (можетъ быть

исчезаетъ на одинъ мигъ при вдохновеніи или при кончинѣ)... Вотъ единственный смыслъ, который могутъ имѣтъ термины эзотеризмъ и экзотеризмъ; подвижная линія водораздѣла у с л о в н о фиксируется неподвижною гранью, идущею приблизительно тамъ, гдѣ нарушающая цѣлостный слитный характеръ линія пробѣгаетъ наиболѣе часто; по одну сторону познаніе болѣе непосредственное и внутреннее (эзотеризмъ), по другую сторону—болѣе опосредствованное и внѣшнее (экзотеризмъ).

Сдълать то, что можеть быть познаваемо лишь внутренно, предметомъ познанія внъшняго и притомъ (что самое главное) съ сохраненіемъ характера непосредственности, присущаго внутреннему познаванію,—значитъ, о бойдя ступень святости, обучить магической практикъ. Объ этомъ мечтаетъ систематичная экзотеризація эзотерическаго. Это и есть «знаніе» 191 и «путь» Штейнера, поскольку и то и другое, популярно изложенное, становится доступнымъ слишкомъ многимъ.



Конечно, и положительная, точная, опытная наука тоже воображала нѣкогда, что экзотеризируетъ эзотерическое; на самомъ дѣлѣ она никогда и не соприкасалась съ тѣмъ, что познаваемо внутренно

и непосредственно; она лишь сорвала маску съ лица псевдо-эзотеризма: и дальше въ своемъ ростъ наука не стирала грани между эзотеризмомъ и экзотеризмомъ, а наоборотъ вольно или невольно подчеркивала эту грань каждый разъ, когда прилагала свой метоль къ новой, казалось бы не полчинимой ему области, подчеркивала тъмъ, что обнаруживала поверхностность и недостаточность группированія всъхъ областей познанія напвое: на такія, что экзотеричны, и такія, что эзотеричны; на такія, что подлежать «физикъ», и такія, что подлежать «метафизикъ», матеріалистическія и на спиритуалистическія и т. п.; ибо строгая, орудующая точнымъ методомъ наука вскрыла во всъхъ областяхъ (напримъръ. въ душевной) ей подвъдомственныя провинціи и занялась этими провинціями, вовсе не немепля отрицая (въ лицъ лучшихъ своихъ представителей) вездъсущій «ирраціональный» и ей недоступный остатокъ, получаемый отъ вычитанія данной провинціи изъ данной области. Мы всъ, даже совсъмъ не ученые, приблизительно знаемъ, что сдълала наука изъ своихъ провинцій. Разумъется, и она совершала промахи и причиняла вредъ, но въ итогъ ея управленіе должно быть признано недосягаемообразцовымъ, а ея власть надъ своею «провинціальною» природою-головокружительной.

Но этоть образець не привлекь Гете и голова его не закружилась при мысли о такой власти. Нападки же Штейнера на «матеріализмъ» науки часто приправлены чувствомъ ревности. Въдь и оккультизму хотълось бы пользоваться такою же властью, но только не надъоднъми провинціями, а надо всъми областями.

Гете, по мнѣнію Шиллера, постоянно боится «насиловать природу» теоріей; между тымь «господиномь надъ предметами» можно стать только черезъ «знаніе орудій духа», черезъ «методъ» 192. Шиллеръ правъ, но онъ упустиль здъсь изъ виду, во-первыхъ, мыслимость двоякаго рода господства надъ предметами: физическаго и магическаго, во-вторыхъ, -- возможность еще особаго, очень тернистаго пути, которымъ и шелъ Гете. Своеобразіе своего пути, конечно, не сразу было осознано Гете. Съ самаго начала онъ жилъ въ убъжденіи, что задачи и методы современной ему естественной науки не могутъ быть иными, нежели его собственныя. Пережиткомъ этого убъжденія, до конца изъ такой властной и самобытной натуры неискоренимаго, является полемика съ ньютонистами и недостаточная оцънка механицизма. Затъмъ, по мъръ осознаванія особенностей своего подхода къ природъ, Гете пытался въ обычной ръчи и существующими терминами выяснить себъ и друзьямъ, чего онъ желаетъ, и конечно-съ малымъ успъхомъ, такъ какъ

всѣ контрасты, нагромождаемые при помощи философскаго словаря и поэтическихъ аллегорій, не были въ состояніи ни намѣтить основную его позицію для другихъ, ни точнѣе очертить ее для него самого.

Такъ онъ пришелъ къ протофеномену. Это было первымъ важнымъ достиженіемъ. Но оно же могло оказаться и послъднимъ. Ибо чего же еще надо человъку, нашедшему не «идеально», а «реально» перворастеніе? Въдь здъсь перестаешь различать, что внутри, что внъ, не нуждаешься ни въ какихъ «орудіяхъ духа», да и къ «господству надъ предметами» не стремишься, такъ какъ осязаешь въ этомъ перворастеніи своего рода палочку-выручалочку,—единый, все собою замънившій предметъ; того, кто полагаетъ себя фактически обрътшимъ перворастеніе,—какъ пушкинскаго скупого рыцаря,—удовлетворяетъ соз на ні е власти. Первое великое достиженіе грозило стать мертвой точкой...

\* \*

Дуализація и орудійность обусловливають одна другую. Безъ орудійности власть—призрачна, какъ власть того же скупого рыцаря, который, фактически владъя сокровищами, фактически же не былъ въ состояніи ими воспользоваться даже для грубо себя-

любивыхъ цълей, такъ какъ былъ орудіемъ этихъ сокровищъ, а не они были его орудіемъ, такъ какъ онъ быль обезволень самымь обстоятельствомь, что владълъ, и потому не различалъ между тъмъ, чъмъ было его владъніе и чъмъ оно являлось въ его воображеніи, не видълъ, что онъ отъ себя вкладываль въ него. Но Гете не хотъль «знанія орудій духа», избъгалъ методологіи, какъ произвольности, искусственности, противоестественности. Однако, на дъйствительной, даже итальянской, почвъ никакого перворастенія не расло; даже благодатное южное солнце не способно было вытянуть его изъ нъдръ земли, похитить его у таинственныхъ Матерей, которыя хранили его съмя; южное солнце только раскаляло и безъ того огненную фантазію Гете. Моментъ быль крайне опасный. Солнце грозило смертельнымъ ударомъ одному изъ сыновъ своихъ: да отвратится онъ на время отъ него, освободить себя отъ завороженности своей природой. Съ солнечнымъ видъніемъ покидаетъ Гете югъ и вотъ онъ дома, въ «гиперборейскомъ» Веймаръ... Надлежало сойти съ мертвой точки... Для этого Гете долженъ былъ въ сознаніи своемъ быть остріве дуализированъ. И воть спъдуетъ знаменательная встръча съ Шиллеромъ.

Критическій моментъ наступилъ, являя собою второе великое достиженіе: разъятіе идеи и опыта,

своей идеи и своего опыта. Послѣ перваго достиженія (протофеномена) Гете довольно рѣшительно отвернулся отъ науки, какъ отъ чуждаго и даже враждебнаго ему метода; послѣ второго достиженія (критицизма), Гете вернулся назадъ къ наукѣ, понявъ (хотя и не вездѣ, и не до конца) особенности своего и ея заданія и возможность частичнаго согласія съ нею тамъ, гдѣ она находитъ необходимымъ временно итти его путемъ и гдѣ онъ при случаѣ вынужденъ вступить на ея путь. Итакъ, дуализація свершилась и необходимо повлекла за собою состязательность, а слѣдовательно и орудійность.

Среди множества относящихся сюда изреченій Гете, приведу одно изъ Дневника, особенно цѣнное по откровенности, съ которою онъ, наединѣ съ собою, обдумываетъ свою борьбу съ природой. Полноту и тонкость смысла этого изреченія (вслѣдствіе нѣкотораго несовпаденія словъ Еrfahrung и пöthigen въ особенности съ гетевскими оттѣнками,—со словами опытъ и вынуждать) можно схватить только изъ нѣмецкаго текста, который привожу по сокращенному изданію Дневника (Insel-Verlag): Die Erfahrung nöthigt uns gewisse Ideen ab. Wir finden uns genöthigt, der Erfahrung gewisse Ideen aufzudringen 193.

Die Noth, высшая необходимость, на которую

такъ любилъ ссылаться во всемъ, что дѣлалъ, какъ на творческій лейтмотивъ, другой великій и типичный германецъ—Вагнеръ, вотъ что вошло въ сознаніе Гете вмѣстѣ съ разъятіемъ идеи и опыта, послѣ исчезновенія съ лица земли призрака 194 перворастенія. Моментъ вынужденной борьбы наступилъ...

Оказалось, что природа хитрила съ нами; это о на выманивала у насъ «нѣкоторыя идеи», конечно, такія, что щли въ ея пользу, помогали ей «играть въ прятки» (какъ въ другомъ мѣстѣ выразился Гете); напримѣръ, идею перворастенія, бросающую такіе густые снопы свѣта, что онъ уже не свѣтитъ, а ослѣпляетъ, не грѣетъ, а сжигаетъ, что исчезаютъ всѣ тѣни, всѣ очертанія, а съ ними и всѣ символы. Надо сдѣлать такъ, чтобы эта слѣпительная идея усиливала зрячесть; обезвредить ее и тѣмъ перехитрить природу; а для этого «навязать» ей, принудить ее принять другія, для насъ вспомогательныя идеи, гипотезы, конструкціи и т. п.

Но борьба, которую повель Гете,—ein artiger Krieg—т.-е. состязаніе безъ внъщне-цъннаго прива, жажда побъды не только безъ явно-утилитарной цъли, преслъдуемой прикладной наукой, технологіей, медициной и т. п., но и безъ утилитарности скрытой, словно военная хитрость, о которой кромъ невидимаго вождя никто ничего не знаетъ; безъ того затаен-

наго намъренія использовать побъду, которымь безсознательно одержима всякая наука и которое, чъмъ глубже оно во время работы затаено и даже чъмъ ръшительнъе оно временно забыто, упущено изъ виду самими работниками, тъмъ полнъе и прочнъе окажется осуществленнымъ нъкогда, можетъ быть, только столътія спустя послъ смерти этихъ работниковъ...

Ein artiger Krieg-выраженіе изъ другой области: ars amandi. Если взять такую игру, какъ величайшую серьезность, какъ начто таинственное и возвышенное въ важнъйшемъ дълъ Гете, въ е го естествовъдъніи, то можно сказать, что между нимъ и природой была война любовниковъ, но любовниковъ, которыхъ соединила не случайная прихоть, а роковая неизбъжность; какъ суженый природы Гете опозналъ себя не сразу, а именно тогда, когда почувствоваль, что настала пора навязать ей идеи, когда пересталь бояться, по выраженію Шиллера, «насиловать природу» теоріей, т.-е. когда ощутиль себя раздъльно и противопоставленно природъ, а не живущимъ смутно-слитно въ ней. Это было актомъ необходимости внутренней, т.-е. величайшей свободы, доступной человъку; это было отрезвленіемъ, но не срединно - разсудочнымъ, а наподобіе анаксагоровскаго; это было внесеніемъ организующаго принципа—vous, но, конечно, со своимъ личнымъ гетевскимъ оттънкомъ; поэтому произошло и свое разъятіе, а не только разъятіе своей идеи и своего опыта. А черезъ это разъятіе зрячесть и осязательность взаимопроникають одна другую и Гете о себъ, какъ о мыслителъ можетъ сказать то же, что онъ въ Римскихъ Элегіяхъ сказапъ о себъ какъ о любовникъ:

Sehe mit fühlendem Aug', fühle mit sehender Hand. Бракъ духа Гете съ постигаемой имъ природою является, можетъ быть, единый разъ за всю исторію человъчества съ такою полнотою и закономърностью удавщимся соединеніемъ частнаго со всеобщимъ, личнаго съ вселенскимъ, т.-е. богоподобіемъ человъка, до конца выполнившаго завътъ солнечнаго божества о самопознаніи: γνώλι σεαυτόν.

### VI.

Въ главъ IV Рожденія трагедіи Ницше такъ размышляеть объ этомъ аполлиническомъ завътъ.

«Это обоготвореніе индивидуацій, если вообще представлять себѣ его императивнымъ и дающимъ предписанія, знаетъ пишь одинъ законъ—индивида,

т.-е. сохранение границъ индивида, м в р у въ эллинскомъ смыслъ. Аполлонъ, какъ этическое божество, требуетъ отъ своихъ мъры и, дабы имъть возможность соблюдать таковую, самопознанія. И такимъ образомъ, рядомъ съ эстетическою необходимостью красоты, стоить требование Познай самого себя и Сторонись чрезмърнаго! Самопревозношение и чрезмърность разсматривались какъ враждебные демоны не-аполлоновской сферы по существу, а посему и какъ свойства до-аполлоновскаго времени, въка титановъ, и вив-аполлоновскаго міра, т.-е. міра варваровъ. За свою титаническую любовь къ человъку Прометей подлежалъ отдачъ на растерзаніе коршунамъ; чрезмърность мудрости, разръшившей загадку сфинкса, должна была повергнуть Эдипа въ затянувшій его водовороть злодъяній: такъ истолковывалъ дельфійскій богъ греческое прошлое» 195.

Если вынуть «обоготвореніе индивидуаціи», это шопенгауэровски-оттъненное, а потому какъ мысль самого Ницше, такъ и сущность аполлинизма затемняющее выраженіе, и замънить его гетевски-звучащимъ— «богоподобіе человъка», Gottähnlichkeit des Menschen, то приведенныя соображенія Ницше вплотную примыкаютъ къ тому важному и трудному моменту, безъ пониманія котораго все еще остается

въ тъни какъ самая личность Гете, такъ и чудовищность опровергаемаго мною взгляда Штейнера.

Солнечному Гете, конечно, особенно грозилъ солнечный ударъ, если бы онъ слишкомъ много смотрълъ на свое любимое божество, если бы не «позналъ самого себя», т.-е. если бы не научился «себя отдълять отъ самого себя», если бы не отучился мнить, что «видитъ дъйствительно свои мнънія передъ глазами», если бы онъ не противопоставилъ наконецъ себя—вселенной, солнцу, природъ, землъ...

Гете смотръпъ на солнце, не видя его: не видя ни того, что солнце—не онъ, ни того, что онъ все же— не солнце; онъ слишкомъ узнавалъ солнце внутри себя и себя въ солнечности. Такъ можно изобразить состояніе Гете, если позволить себъ символическую гиперболу.

Самопревознесеніе и чрезмѣрность, отъ которыхъ предостерегаетъ Аполлонъ, не являются чертами, разъ навсегда опредѣлимыми для всѣхъ случаевъ ихъ проявленія; такъ, возможно, что самопревознесеніе и чрезмѣрность проявятся даже въ самомъ актѣ самопознанія и самоограниченія, если оба эти велѣнія дельфійскаго бога будутъ поняты не аполлинически,—натурой, почти вовсе лищенной солнечности...

И обратно: надъленный натурою слишкомъ сол-

нечной отъ чрезмърной ясности центральной, глубоко лежащей внутри точки и вслъдствіе этого отъ чрезмърной освъщенности для него всего окружающаго, не скоро склонимъ къ самопознанію, ибо все ему кажется узнаннымъ, обрътеннымъ, и самоузнаваніе, какъ таковое, излишнимъ. Такъ именно было съ Гете.

Уже указывалось выше, что сознаніе Гете ширипось днемъ и сужалось ночью. Наклонъ его самопревознесенія и чрезмѣрности быль въ сторону потери
себя до ощущенія тожества именно со свѣтомъ
Божіимъ, т.-е. со вселенной, поокольку она представляется уже организованнымъ бытіемъ многообразныхъ отношеній, космосомъ, а не только
еще телеологическимъ становленіемъ, т.-е.
не чѣмъ-то, что пока не совершенно вышло изъ состоянія хаоса: однимъ словомъ, своего тожества
съжизнью. Поэтому-то онъ и говоритъ: N atur und Kunst sind zu gross, um auf Zwecke
auszugehen, und haben's auch nicht nöthig, denn Bezüge gibt's überall und Bezüge sind das Leben 196.

Мы видимъ, что въ свое время укрѣпленный Кантомъ въ правильномъ взглядѣ на телеологію и въ критической идеѣ о связи и раздѣльности природы и искусства, Гете, подъ конецъ своей жизни, въ письмѣ

къ ближайшему другу еще разъ, но уже съ полнымъ самосознаніемъ и знаніемъ мѣры человѣческаго разумѣнія утверждаетъ свой изначальный взглядъ на міръ. И самое сочетаніе Natur und Kunst (хотя, конечно, и п d эдѣсь уже не похоже на о d e r, какъ въ дни молодости, а есть одновременно соединеніе и разграниченіе) дѣлаетъ еще понятнѣе характеръ в о зможна го въ Гете самопревознесенія и чрезмѣрности: есмь второй деміургъ...

Ich bin kein Gott Und bilde mir nur so viel ein, als einer.

Такъ говорилъ устами Прометея юный Гете...

\* \*

Если бы Гете терялъ себя, распластывался душою въ лишенной очертаній, темной міровой цѣлостности, то призванный къ самопознанію, онъ именно, для освобожденія своего, долженъ былъ бы смотрѣть неотвратимо на небесный цвѣтокъ—солнце и на земныя звѣзды—цвѣты, пріучая себя и къ дневному сознанію, въ немъ находя мѣру; тогда онъ сентиментально мечталъ бы, въ родѣ Новалиса, о ночномъ солнцѣ — возлюбленной и о голубомъ цвѣткѣ, объ идеальномъ цвѣткѣ, образъ котораго у него сло-

жился бы подъ вліяніемъ земныхъ цвѣтовъ, лечившихъ своимъ видомъ его утонувшую было въ ночи душу; тогда Гете не искалъ бы наивно, тѣлесными глазами, здѣсь, на этой конкретно-данной части земли, средь бѣла дня, уже словно запримѣченное гдѣ-то перворастеніе.

Но онъ искалъ его, пока переживаль еще свою трагедію воли, пока мниль себя Прометеемь и, утопая въ родномъ солнечномъ элементъ, «не отдъляя оебя отъ себя самого», еще не почувствоваль и не осозналь яркаго «избирательнаго родства» съ Аполлономъ, на которое намекаль ему въ Италіи, изваявъ его бюстъ, даровитый Александръ Триппель... Пока Гете мниль себя Прометеемъ, онъ долженъ былъ повторять то же, съ чъмъ обращался къ богамъ Прометей:

Vermögt ihr, zu scheiden Mich von mir selbst? Vermögt ihr, mich auszudehnen, Zu erweitern zu einer Welt? <sup>197</sup>

На этотъ вопросъ Аполлонъ отвѣтилъ бы: воистину, а не въ маревѣ, ты можешь это самъ черезъ самопознаніе и самоограниченіе. Но съ Прометеемъ велъ бесѣду Гермесъ и на вопросъ его онъ отвѣтилъ: 
Das Schicksal (отвѣтъ—вполнѣ точный на планѣ трагедіи воли).

На что Прометей ему, уходящему:

Anerkennst du seine Macht?

Ich auch!

Gehl ich diene nicht Basallen. 198

Гете не повъдалъ намъ о посредничествъ Паллады-Аеины между Прометеемъ и Олимпомъ, третій актъ драмы остался осколкомъ, но для Гете самого, въ драмъ его познанія, посредническую роль сыгралъ, какъ извъстно, Шиллеръ.

Гете сравниваль различные элементы своей природы съ шариками ртути, которые легко и быстро соединяются; воть почему онъ не находиль словь, чтобы благодарить философію Канта, которая ежедневно учить его, какь онь выражается въ одномь письмѣ Шиллеру, отдѣлять себя отъ себя самого.

Если Гете въ дни юности пережилъ «діонисизмъ» Прометея (увы! наши современники либо вовсе упускаютъ его пережить, либо прометействуютъ до преклоннаго возраста, притомъ безо всякой трагедіи) и отдалъ этимъ дань «внв-аполлоновскому міру», то современный оккультизмъ со своею «чрезмврною мудростью» придетъ въ отчаяніе, такъ какъ не разгадаетъ загадки Сфинкса. Съ нимъ можетъ

произойти то, что съ Фаустомъ въ первомъ дѣйствіи второй части.

Hier fass ich Fuss! Hier sind es Wirklichkeiten, Von hieraus darf der Geist mit Geistern streiten, Das Doppelreich, das grosse, sich bereiten.

Такъ говорить Фаустъ 199, послѣ того, какъ онъ побывалъ уже у Матерей. Но Фаустъ хочетъ одновременно владѣть реальностью и идеальностью, какъ д в у м я предметами; онъ схватываетъ насильно образъ Елены. «Происходитъ взрывъ. Фаустъ падаетъ наземь. Духи исчезаютъ въ туманномъ испареніи». Т.-е. духъ матеріализируется; все кончается спиритическимъ фокусомъ и Фаустъ оказывается—«со сломаннымъ корытомъ»—на старомъ мѣстѣ въ своей рабочей комнатъ...

Подобно тому, какъ Гете—не вполнѣ Вертеръ и не вполнѣ Прометей 200, онъ и не вполнѣ Фаустъ. Гете (въ драмѣ своего познанія) все-таки не дошелъ до того, чтобы схватить руками стебель перворастенія; правда, онъ стрѣлялъ въ призракъ французскаго гренадера на бывшемъ полѣ іенскаго сраженія, но лишь для того, чтобы доказать своему спутнику, что они имѣютъ дѣло не съ живымъ существомъ, ихъ обманывающимъ, а съ непостижимымъ явленіемъ иного міра... Гете доступно было и ночное сознаніе и духовидѣніе...

Слъдовательно, «двойное царство» Гете долженъ быль пріуготовить для себя вовсе не черезь прививку своей пущь элементовъ ночного сознанія; мы увидъли бы его зрячимъ, все освъщающимъ даже въ глубинахъ пещеры Эрды, гдв однако онъ, несмотря на свой свъть, могъ все-таки затеряться, если бы остался дольше; «двойное царство» для Гете явилось въ самыхъ предълахъ аполлинизма черезъ самопознаніе. черезъ кризисъ его сознанія. Т.-е, черезъ осознаніе и Матерей и солнечныхъ видъній какъ единаго царства Идеи. Это было актомъ свободы, в нутренней необходимости, а «насиліе», которое Гете уже не боялся болье причинить природь своей «теоріей» было любовнымъ насиліемъ. Отселъ (von hier aus)-у Гете не колдовство, какъ у Фауста, а критически-укръпленная граница между двумя мірами.

# VII.

Чтобы стать послѣдовательнымъ, монизмъ (а съ нимъ вмѣстѣ и антропософическій оккультизмъ) долженъ отказаться отъ различенія между мірами внѣшнимъ и внутреннимъ; при рѣшительномъ спиритуализмѣ такое міропониманіе (или міроощущеніе) не избѣжитъ жизневраждебнаго пессимизма; при спиритуализмѣ нерѣшительномъ, а слѣдовательно при

незамътномъ склоненіи къ матеріализму, оно не избъжитъ люциферіанства; потому что власть надъ природой, надъ міромъ внѣшнимъ, если эта власть не внѣшняя, утилитарная, не власть экзотерической точной науки, а внутренняя, то она есть магическое марево, ничего больше, и слѣдовательно влечетъ за собою еще болѣе прочное подчиненіе Люциферу. Этою властью и соблазнялъ Фауста Мефистофель.

Гете не искалъ власти надъ природой; даже надъ собою онъ стремился власть пріобрѣсти не ради власти, а ради благородства, чтобы стать достойнымъ объятій природы, получить право на любовное насиліе, ибо любовь есть то, чего онъ добивался; и мы вѣримъ и знаемъ, что поскольку онъ нашелъ любовь, постольку ему (мимо его воли) далась и власть, связанная съ е г о «царственнымъ искусствомъ» (königliche Kunst), съ «магіей мудрецовъ». Эта не искомая, а сама собою дающаяся власть—тоже внутренняя и—надъ внѣшнимъ, но она есть результатъ прохожденія совсѣмъ иного пути, нежели указуемый «сокровеннымъ знаніемъ», именно не экзотеризаціи эзотерическаго, а эзотеризаціи экзотерическаго.

Въ то время, какъ точная наука, не дотрагиваясь до тайнъ, всюду вывела на свѣжую воду носителей таинственныхъ масокъ, «тайная наука» есть наука о тайнахъ, т.-е. отрицаніе тайны, какъ таковой; въ

то время, какъ «мудрая магія» Гете всюду видить тайну (даже въ томъ случаѣ, когда Смердяковъ не рисковалъ бы, отрицая тайну, заполучить «славную» пощечину), въ то время, какъ Гете в с е приводитъ къ тайнѣ,—антропософическая магія снимаетъ одну тайну за другой, не замѣчая (или замѣчая?), какъ при этомъ весь міръ превращается въ кѣмъ то по секрету разсказанный анекдотъ.

Утверждающій тахітит тайны обнаруживаетъ кръпчайщую въру въ благодать; стремленіе снять тайну указуетъ на сомнъніе въ силъ благодати. Желаніе обойтись безъ благодати и есть чистьйшее люциферіанство. Экзотеризація эзотерическаго есть такая магія, которая какъ въ своей теоріи, такъ и въ практикъ, пытается превратить всъ въчныя тайны въ развертывающіяся просгранственно-временно-причинно-опредъленныя событія; эзотеризація экзотерическаго есть такая магія, которая вбираеть все во внутрь, основывая тъмъ «царство Божіе внутри насъ» и неустаннымъ трудомъ устроенія этого «царства» обрътая благодать; во внъ же такая магія проективируетъ свое знаніе только символически, чтобы: въ отношеніи къ себъ исполнить и здъсь законъ жизни, законъ обмъна, вдыханія и выдыханія; въ отнощеніи къ другимъ исполнить требованіе человъчности и принести посильную помощь, дълясь

своимъ знаніемъ, а не въщая абсолютную истину.

Итакъ, внѣшнее и связанное съ нимъ внутреннее различіе гетеанства и штейнеріанства говоритъ намъ о несогласуемости обѣихъ точекъ зрѣнія, которыя не могутъ быть объединены въ общей, третьей; попытка же Штейнера совершить рецепцію міровоззрѣнія Гете должна быть признана внѣшне «покушеніемъ съ негодными средствами», какъ выражаются криминалисты, внутренно же «заранѣе обдуманнымъ намѣреніемъ» использовать Гете для своихъ (пусть очень высокихъ и нравственно-безупречныхъ) цѣлей.

Указанное различіе между гетеанствомъ и штейнеріанствомъ очень органично, т.-е. то и другое не совмѣстимо ни въ чемъ существенномъ; склоняющійся по натурѣ своей къ первому—не можетъ принять второго, готовый принять второе, тѣмъ самымъ обнаруживаетъ или свое непониманіе перваго или свое равнодушіе къ нему; minimum идеологіи и maximum міровозврѣнія въ гетеанствѣ и обратное отношеніе въ штейнеріанствѣ представляютъ собою наглядную картину этой несовмѣстимости.

Чтобы посильно приблизиться къ духу Гете, Штейнеръ долженъ былъ бы отказаться, во-первыхъ, отъ своихъ книгъ о немъ, во-вторыхъ, отъ всей дурной схопастики своего проповъдничества и писательства; а если онъ имъетъ нъчто сказать міру то, по крайней мъръ, властно прогремъть о томъ, какъ Ницше, разъ ужъ ему вовсе недоступно благодатное слово Гете, равно мужественное и нъжное, а поэтому непринудительно-принуждающее, слово, свободное отъ всякаго жеста, какъ такового, отъ всякой позы, декламаціи, діалектики, чуждое прозелитизма, вообще сознательнаго вмъщательства въ судьбы человъчества, утопическихъ, революціонныхъ и даже реформаторскихъ намъреній, слово просто говорящее: имъющіе ущи да слыщать! Но тогда Штейнеръ пересталь бы быть самимъ собою. Итакъ, рецепція гетеанства является наиболъе ошибочнымъ и внутренно — совсьмъ лишнимъ шагомъ Штейнера.



На протяженіи всей своей долгой жизни Гете постоянно соприкасался съ оккультизмомъ (въ широкомъ и тъсномъ смыслъ этого понятія), но всякій разъ соприкосновеніе кончалось тъмъ, что его отталкивало, и онъ возвращался къ ясной глубинъ своего дневного сознанія. Онъ всегда шелъ только до извъстнаго (ему внутренно точно въдомаго) пункта за тъмъ или инымъ оккультнымъ или мистическимъ теченіемъ. Его осторожность здъсь заслуживаетъ

вниманія и подражанія. Онъ всегда былъ настолько противъ пророческихъ и тому подобныхъ выступленій, угрожающихъ нормальному росту культуры, что скорѣе готовъ былъ принять сторону еще болѣе его природѣ чуждой разоудочности.

Такъ, въ богословскомъ споръ «раціоналистовъ» съ «мистиками» учениками Бенгеля (1687—1752), м о л о д о й Гете (по признанію самого Штейнера; «мистически-настроенный») примкнуль къ «ясной партіи» раціоналиста Эрнести, а не къ стороннику Бенгеля, Крузіусу, несмотря на то, что не могъ одобрить того, какъ вмъстъ съ темными пророчествами, произвольно-толкуемыми мистическимъ богословіемъ. раціоналисты вытравляють изъ библіи и ея «поэтическое содержаніе». Не послѣднюю роль въ этомъ ръшеніи для Гете сыграли, конечно, пророчествованія Бенгеля. Въдь каждый мистикъ и оккультистъ, впавшій въ пророческій соблазнъ, повторяеть все ту же, проистекающую отъ врожденной человъческой близорукости, ощибку: онъ предсказываетъ событіе, долженствующее имъть космическое значеніе, на слишкомъ близкій срокъ, такъ какъ, разъ запророчествовавъ, такой мистикъ или оккультистъ запутывается въ тискахъ времени и забываетъ, что для Бога и природы одинъ мигъ и милліоны лѣтъ-одно и то же. Кромъ того, если пророкъ вдобавокъ декадентиченъ, то онъ совсѣмъ по-дѣтски выявляетъ владѣющую его душою жизневраждебность и предсназаніемъ о концѣ міра проэктивируетъ во внѣ жажду покончить съ собою.

Бенгель, возродившій хиліастическія мечты, предсказываль наступленіе тысячельтняго царства въ 1836 году. Въроятно нынъ живущіе пророки назначають нъчто подобное на 1936 или (болье осторожные) на 2036 г.

Пророческое призвание Гете было совершенно иного, именно творчески-человъчнаго типа. «Мы вправъ назвать Гете-vates», говорить Карлейль въ своемъ некрологь: «ибо онъ зрить величайшую изъ тайнъ-святую открытую тайну» (Heilig-öffentlich Geheimnis). «Прошлое», говорить далье Карлейль, «становится яснымъ; будущее предстоитъ предъ нами, какъ новая форма настоящаго: въ послъднемъ въдь корни того и другого. Поэтому слова Гете суть въ собственномъ смыслъ пророчества: что онъ скаваль, то становится дѣломъ». Слово стало дъломъ въ томъ смыслъ, что оно вошло въ жизнь и поскольку оно ее преобразовываеть, постольку оправдываеть свое пророческое призваніе. Это и есть тотъ случай, когда «высщее искусство» является «магіей мудрецовъ».

Другой примъръ отнощенія Гете къ тайнознанію.

10/II 1830 Гете сказалъ канцлеру Мюллеру, что съ дътства сторонился явленій сомнамбулизма, магнетизма и т. п.: «Хотя я и не сомнъваюсь въ томъ, что эти чудесныя силы заложены въ природъ человъка, да, должны быть заложены въ ней, но ихъ вызываютъ ложнымъ, неръдко нечестивымъ образомъ. Гдъ я не вижу ясно, не могу дъйствовать съ опредъленностью, тамъ, стало быть, лежитъ область, къ которой я не призванъ. Никогда у меня не было желанія видъть сомнамбулу».

Какъ Гете относился къ передачъ эзотерическипознаннаго, видно хотя бы изъ слъдующаго его изреченія. По поводу своей позвоночной теоріи черепа Гете сказалъ однажды: «подобное арегси, подобное узръніе, схватываніе, представленіе, понятіе, идеяназывайте, какъ хотите-сохранитъ навсегда,-пусть противятся сколько угодно, -- э з о т е р и ч е с к о е свойство: въ цъломъ можно объ этомъ высказаться, но не доказать, въ частностяхъ можно это наглядно показать, но представить это закругленно и законченно нельзя». Приведя эти слова, Гельмгольцъ 201 прибавляеть: «такъ обстоитъ дъло большею частью и теперь». Т.-е. такой эзотеризмъ признаетъ и представитель «явной», точной, «строгой», опытной науки, такъ какъ онъ присущъ любой творческой дъятельности человъка, а не выдъляетъ себя въ особую область, будто доступную только тому, кто посредствомъ предписанныхъ упражненій выработаль въ своей душѣ особенную оккультную способность, хотя помимо послъдней онъ не обладалъ бы ни малъйшей творческой интуиціей.

### VIII.

Христіанство и антихристіанство Гете—одна изъ труднѣйшихъ проблемъ. Но одно несомнѣнно: гетеанство неизмѣримо ближе къ Христу, нежели большинство оккультныхъ ученій и въ томъ числѣ штейнеріанство.

Специфически-оккультный моменть (я бы сказаль даже: запахъ) чувствуется почти во всемъ природовъдъніи романтиковъ. Гете совершенно свободенъ отъ этого. Мистика прорывовъ его въ неизслъдимое естества отрадна безпримърною своею ясностью. Отъ его прозръній въетъ евангельской чистотой. Эта свътлота Гете здъсь находится въ связи съ его христіанствомъ; если и она не дълаетъ Гете христіаниномъ въ глазахъ многихъ, то остается удивляться только узости ихъ пониманія христіанства. И такихъ не убъдитъ тогда и цълое собраніе христіанскихъ изреченій Гете, которыя не трудно привести въ любомъ количествъ. Вотъ почему не боюсь утверждать, что живи Гете сейчасъ, онъ быль бы скорье съ «матеріа-

листической» наукой, нежели съ «тайной» наукой Штейнера. Достаточно прочесть статью Гете о Рожерѣ Бэконѣ, чтобы понять, что научный вкусъ, мудрость ученаго, словомъ—sapientia не позволила бы ему взять сторону современнаго оккультизма.

«Во многихъ старъйшихъ сочиненіяхъ стучатъ таинственно-пульсирующіе удары, обозначая мъста соприкосновеній съ невидимымъ міромъ, становленіе живого. Гете долженъ стать литургомъ этой физики: онъ въ совершенствъ постигъ служение во храмъ». Такъ взываетъ 202 романтикъ Новалисъ. Нисколько не подвергая сомнъніямъ гіератическихъ способностей Гете, слъдуетъ однако на это замъчание возразить, что какъ разъ именно въ томъ основномъ движеніи, съ какимъ Гете обратился къ природъ, заключено слишкомъ много интимной простоты и слищкомъ мало необходимой для храма даже хорошей торжественности; въ этомъ движеніи скорфе слышится уединенная молитва священника, скрытаго толпы молящихся, уже сложившаго съ себя все гіератическое. Гете никогда не терялъ изъ виду точекъ «соприкосновеній съ невидимымъ міромъ», но никогда, нигдф онъ не размазываль этихъ руководящихъ точекъ въ оккультныя кляксы и никогда не жестикулировалъ и не декламировалъ, упоминая о нихъ, и не тщился подвести къ нимъ всъхъ и каждаго. Всего

этого достаточно много у самихъ романтиковъ, которыхъ пусть и привлекалъ бы къ союзу съ собою оккультизмъ, оставивъ Гете въ покоъ.

Но привлекая ихъ къ союзу, тотъ оккультизмъ, который, подобно штейнеріанству, совершенно не замутненъ экстатикой подозрительнаго происхожденія, долженъ быть насторожъ относительно религіознаго момента.

О религіозномъ эстетствѣ нѣкоторыхъ романтиковъ Гете отозвался 203 съ чисто кантіанскимъ ригоризмомъ и почти въ непристойно-рѣзкой формѣ: eine lüsterne Redouten- und Halb-Bordellwirtschaft, die nach und nach noch schlimmer werden wird... словно онъ предчувствовалъ и религіозный модернизмъ съ его космико-фаллическими изступленіями...

Но даже и не говоря о такихъ безусловно отрицательныхъ крайностяхъ, Гете терпъть не могъ безпочвенно-блуждающей мечтательности, само себя съ утилитарнымъ полулицемъріемъ обманывающаго малодушія, горделиваго самоумаленія, всѣхъ этихъ чертъ, которыя (увы!) часто встръчаются среди даже болъе глубокихъ, преданныхъ христіанству натуръ. Эти черты поселяли въ Гете недовъріе къ исповъдникамъ, подрывали его въру въ подлинностъ идеальнаго блага исповъданія. Чъмъ болъе Гете проникался трансцендентализмомъ Канта, тъмъ болъе

онъ научался отвлекаться, расчленять, выдѣлять и всматриваться въ само идеальное стремленіе, какъ оно есть, независимо отъ конкретныхъ его привхожденій 204. Можно сказать, что въ XIX столѣтіе Гете перешагнуль уже христіаниномъ. Поэтому Варнгагень смѣль сказать о старомъ Гете: «его сердце питаеть самую чистую и горячую любовь; онъ исполнень Бога, подлинно благочестивъ и въ глубинъ своего существа свять. Онъ не занимается словопреніемъ о Христѣ и не кичится своимъ исповъданіемъ Его, но если бы Іисусъ встрѣтилъ его, то пріобрѣль бы въ немъ самаго дорогого друга».

\* \*

За одиннадцать дней до кончины, Гете, въ разговоръ съ Эккерманомъ, высказалъ рядъ возаръній, обличающихъ въ немъ несомнъннаго христіанина, правда отчасти съ протестантскою, отчасти даже антицерковною окраскою.

«Я считаю всѣ четыре евангелія вполнѣ подлинными, ибо въ нихъ дѣйственный отблескъ величія, исходившаго отъ личности Христа, величія столь божественнаго рода, въ какомъ только когда либо Божественное являлось на землѣ. Спросятъ меня, свойственно ли моей природѣ проявлять къ Нему молитвенное благоговѣніе, то я скажу: конечно, я преклоняюсь предъ Нимъ, какъ передъ Божественнымъ Откровеніемъ высочайшаго нравственнаго начала. Спросять меня, свойственно ли моей природь почитать Солице, то я скажу: конечно! Ибо оно также одно изъ откровеній Высочайшаго и притомъ самое мощное, которое намъ, дътямъ Земли, удълено воспринять. Въ лицѣ Солнца я молюсь Свѣту и творческой Силь Господней, благодаря которой мы только и живемъ-дъйствуемъ и существуемъ-и всъ растенія и животныя съ нами вмъстъ. Спросять же меня. склоненъ ли я положить поклонъ передъ пальцемъ апостола Петра или Павла, то я скажу: пощалите и оставьте меня въ поков съ вашими нельпостями! Духа не угащайте—сказано апостоломъ». И еще одно послъднее заключительное мъсто: «Коль скоро чистое ученіе и чистая любовь Христа будуть усвоены. какъ они суть, и въ нихъ вживутся, то человъкъ почувствуетъ себя великимъ и свободнымъ именно въ человъчности».

Я знаю, сказанное здѣсь Гете о Христѣ иные сочтутъ не только слишкомъ протестантскимъ или внѣцерковнымъ, но далеко еще не христіанскимъ, отчасти даже антично-языческимъ (въ сопоставленіи съ Солнцемъ), отчасти, пожалуй, магометанскимъ (ибо въ признаніи Іисуса исповѣдующими Аллаха также отсутствуютъ: исключительность и удареніе на тра-

гическомъ моментъ Голговы). Однимъ словомъ «пантеистъ» Гете имъетъ свой «пантеонъ», гдъ уютно стоятъ рядомъ Христосъ и Фебъ, а «оптимистъ» Гете стираетъ скорбныя черты съ иконы Спасителя, оставивъ однъ радостныя.

Въ отвътъ на это необходимо сказать слъдующее. Подобно тому, какъ геніальный художникъ, являясь типическимъ представителемъ своего народа, о предъляетъ (по мнѣнію Гете) индивидуализированный идеалъ красоты, такъ опредъляется расовымъ и національнымъ характеромъ и идеалъ святости. Къ этому опредъленію надлежитъ, если имѣешь дѣло съ такими великими и властными индивидуальностями, какъ Гете, присоединить также и личные моменты.

Какъ во всемъ, прежде всего, и въ религіозныхъ воззрѣніяхъ преобладаетъ одинъ изъ двухъ полярныхъ дополнительныхъ цвѣтовъ: или оптимистическій или пессимистическій. Именно преобладаетъ, не исключаетъ другого. И вотъ это преобладаніе нерѣдко разсматривается тѣмъ типомъ, въ которомъ преобладаетъ полярно-противоположное, — какъ исключительность, экскоммуникативность. Между тѣмъ преобладаніе одного изъ полюсовъ вовсе еще не говоритъ ни о желаніи вытѣснить полюсъ противоположный, ни

даже о томъ, что преобладающій полюсъ является природною доминантою, а не результатомъ нравственнаго преодолѣнія.

\* \*

Во всей природѣ чувствуется неблагополучіе; «міръ во злѣ лежитъ»; да, это—такъ! Но еще большой вопросъ, кто этотъ вселенскій трагизмъ чувствуетъ, понимаетъ и переживаетъ острѣе: тотъ ли, кто ставитъ, удареніе на пессимистическомъ моментѣ или на оптимистическомъ?

Русское сознаніе несомнѣнно склоняется къ пессимистическому полюсу. Свойственъ ли этотъ уклонъ природѣ или онъ—заданіе а contrario, здѣсь не мѣсто и не время подвергать разбору. Непріятіе всего, что носитъ на себѣ яркую печать оптимизма, весьма характерно для русскаго сознанія; оно подозрительно настораживается при видѣ какого-либо благополучія въ большомъ стилѣ; оно, можетъ быть, опасается, что, принявъ такое благополучіе, успокоится и закоснѣетъ. Все явленіе Гете имѣетъ видимость такого благополучія въ большомъ стилѣ. Это тревожитъ, настраиваетъ противъ, сердитъ. Это принимается иными едва ли не какъ личная обида... Какъ же! Обошелся самъ собою! Намъ всѣмъ необходима, однимъ—церковъ, другимъ — антро-

пософія; а онъ и о Христь говорить, какъ о Божественномъ величін. Откровеніи высочайщаго нравственнаго начала и въ тому подобныхъ выраженіяхъ. которыя свидътельствують скоръе о холодномъ отвлеченномъ почитаніи, нежели о горячей любви и о прочувствованной до конца необходимости для всего міра искупительной жертвы. И при этомъ Гете вѣдь не замънилъ для себя религію наукой, философіей, искусствомъ, какъ это дълаютъ многіе отпавшіе отъ церкви или не вмъщающіе въ себъ идеи богочеловъчества. Стало быть, въ чемъ-нибудь коренится же его глубоко сокрытая религіозная тайна! Ужъ не въ этомъ ли его благополучіи, въ своего рода самообожествленіи? Такъ судять часто о Гете (въ особенности въ Россіи) знающіе его недостаточно и одностороние.

До нѣкоторой степени онъ самъ виновать въ этомъ, такъ какъ, не занимаясь религіозными вопросами въ отдѣльныхъ статьяхъ, онъ касался ихъ только попутно большею частью въ разговорахъ и притомъ всегда словно вынужденно, а потому говорилъ недосказанно, скрывая наиболѣе глубокое и наиболѣе личное, довольствуясь указаніемъ на то, въ чемъ согласенъ то съ тѣмъ, то съ другимъ направленіемъ или исповѣданіемъ. Иногда умалчивать о чемъ либо религіозноважномъ онъ полагалъ полезнымъ, какъ протестъ

противъ досадныхъ, фальшивыхъ или несовсѣмъ цѣломудренныхъ разглагольствованій современниковъ; такъ ему, одаренному природою такою чрезмѣрною впечатлительностью и способностью къ страданію, невыносимо противны были набожныя изліянія графа Цинцендорфа и герягутеровъ о «сладостныхъ страданіяхъ» Іисуса.

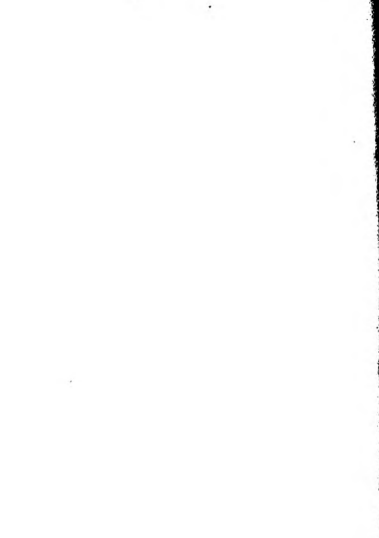
Обощелся ли внутренно Гете безъ Христа, это и доказать и опровергнуть путемъ ссылокъ на его литературное наслъдство одинаково и легко (если пройти молчаніемъ неподходящія свидътельства) и невозможно (если сопоставить исчерпывающимъ образомъ всъ свидътельства).

Оставимъ этотъ вопросъ или лучше предоставимъ каждому ръшить его для себя, какъ ему заблагоразсудится. Но одно несомнънно для каждаго, кто вжился мыслію въ мысль и въ жизнь Гете: его благополучіе достигнуто отнюдь не сръзаніемъ вершинъ, не затупленіемъ трагическаго острія; поэтому его благополучіе поистинъ есть благостность; къ ней путь у него былъ совершенно особенный и трудно описуемый... Гете уединенъ, какъ, можетъ быть, никто; одиночество Ницше—типично, а, слъдовательно, ужè не столь запредъльно; оно какъ и у Марка Аврелія—болъе внъшнее, нежели у Гете, который потому-то именно и умълъ скрывать свое одиноче-

ство за дружбой и въ общеніи съ избранными совре-

И вотъ въ этомъ абсолютномъ внутреннемъ уединеніи Гете ушелъ отъ всѣхъ за горизонтъ доступнаго намъ эрѣнія, такъ далеко, что его послѣдніе и самые важные шаги видны только Богу... Тѣмъ же изъ насъ, кому дано узрѣть въ «благополучіи» Гете—благость, остается только почтительно догадываться по его жизни и творчеству о томъ, какимъ «неблагополучіемъ», какими отказами и скорбями эта благость была достигнута.





#### Приложение і.

# ОККУЛЬТИЗМЪ, КУЛЬТУРА, РЕЛИГІЯ.

# § 1.

Антропософія, подражая ненавистному (и ею опровергаемому) Канту, не избъгаетъ ссылаться на примъръ ненавистнаго (и ею оспариваемаго) коперниканства, когда заявляетъ притязаніе на объективную фактичность и на характеръ какъ бы реальнаго открытія, присущій результатамъ оккультныхъ изысканій.

Такъ, напримъръ, свою христологію (Christus-Impuls) антропософія сравниваеть съ геліоцентрической теоріей неба (заклеймленной Штейнеромъ, какъ матеріализмъ) и утверждаеть 205, что къ даннымъ этой христологіи каждый, исповъдующій любую, даже нехристіанскую религію, долженъ относиться такъ же (т.-е. съ такимъ же довъріемъ), какъ обычно относятся къ даннымъ геліоцентризма. Привожу это только попутно, какъ примъръ; не считаю себя

вправъ оспаривать теорію импульса; думаю однано вмъстъ съ Мейстеромъ Экхартомъ, что при случаъ «бываетъ иногда, что въ какомъ-нибудь человъкъ открывается Свъть и воть этоть человъкъ начинаетъ мнить, что теперь онъ сталъ Сы номъ; а это оказывается ничьмъ инымъ, какъ только и м п у л ьсомъ (Einfall)». Въ текстъ 206 слова Licht и Einfall поставлены въ кавычкахъ. Очевилно весь этотъ «свътоносный» импульсизмъ-старая исторія... Но не въ ней суть дъла, а въ томъ, что вопреки отверженію Коперника въ его мантію очевидно удобно облекаться и потому можно ждать впредь еще неоднократныхъ ссылокъ на него. Споръ учениковъ Штейнера съ профанами въ «сокровенномъ энаніи» будеть уподоблень спору коперниканцевь съ богословами, причемъ послъдними окажемся именно мы-профаны.

Мы не виноваты, что вращеніе земли вокругъ солнца кажется вамъ оскорбительнымъ для славы Божіей, скажутъ намъ теоретики «импульса».

Услышимъ и ссылки на опытно-провъренную точность атомныхъ въсовъ, которой вполнъ соотвътствуетъ точность невидимыхъ приборовъ оккультной мета-химической лабораторіи. Услышимъ, что курсъ Сокровеннаго знанія столь же нельпо обвинять въ излишней схематичности, какъ учебникъ

по химіи Оствальда. Услышимъ, можетъ быть, что штейнеріанства не существуетъ для учениковъ Штейнера, какъ не существуетъ менделъевщины для учениковъ Менделъева. Ибо Менделъевъ, Оствальдъ, Рамзай могутъ написать разными пріемами свои «химіи», но основою ихъ «химій» будетъ все же х и м і я: теоретически оспаривать атомные въса съры, азота, водорода никто изъ нихъ не будетъ.

Сакраментальность штейнеріанства, это — настаиваніе на томъ, что оккультизмъ есть наука, не знаніе, не въдъніе, а именно—н а у к а и притомъ о Софіи; что предшествуеть «-софіи», это не такъ важно; по тактическимъ соображеніямъ т е о-софія превращается въ а н т р о п о-софію, но за «-софію» щтейнеріанство будеть держаться изо всъхъ силъ. И трагедія Штейнера, какъ поистинъ крупнаго дъятеля, именно и заключается въ томъ, что въ его доктринъ «святая святыхъ» точка въ точку совпадаетъ съ «ахиллесовой пятой»: Софія съ «-софіей».

# § 2.

Сокровенное знаніе (буквально: «тайная наука»— Geheimwissenschaft) не есть раціоналистическая теорія или дурная метафизика, а опытная наука. Приступать къ ея изученію надлежить, слагая съ себя все разсудочное — только разсудочное. Недопустимо вторгаться въ эту особую научную область 
съ чуждымъ ей методомъ или подвергать ее раціоналистической критикъ. Точность метода тайной науки—
не заемная точность, а своя; не изъ химіи или механики переносится въ тайную науку «экзактность»
пріемовъ изслъдованія, а пріемы «матеріалистическихъ» точныхъ наукъ служатъ лишь моделью 
къ построенію или устроенію надежныхъ пріемовъ 
и критеріевъ для оккультныхъ изслъдованій.

Но въ такомъ случав всв естественнонаучные экскурсы Штейнера (поскольку они не являются исключтельно экзотерическими, а потому подлежащими критикв естественно-научной) мыслимо разсматривать съ двухъ точекъ эрвнія: или какъ попытки синтеза естествознанія и тайнознанія или какъ своего рода иносказанія съ цвлью облегчить вступленіе на оккультный путь закоренвълымъ «матеріалистамъ», не совсвмъ къ тому несклоннымъ.

Что насается синтеза экзотерической науки и оккультизма, то въ этомъ дурномъ смѣшеніи упрекать штейнеріанство нѣтъ основаній, такъ какъ оно большею частью отъ науки открещивается; пріятіе же отдѣльныхъ явленій, напримѣръ, Геккеля, не говоритъ еще о союзѣ съ наукой, какъ съ таковой, съ научностью въ добромъ старомъ «матеріалистическомъ» смыслъ этого слова и съ наукою о томъ, что есть наука.

Итакъ, остается принять второе предположеніеобъ иносказаніи, о своего рода correspondance между естествознаніемъ и тайнознаніемъ. Но, если только не понимать такой зацъпки за науку, какъ mimicry, какъ практическій временный пріемъ для привлеченія неофитовъ, то это предположение тоже едва ли окажется допустимымъ. Въдь при серьезномъ соотнощеніи между наукой и оккультизмомъ, при ихъ касаніи другь къ другу по существу возникаетъ вопрось объ оккультномъ символизмъ. Между тъмъ, все зданіе тайной науки, какъ оно открывается передъ нами тыми своими частями, что зарисованы въ напечатанныхъ сочиненіяхъ Штейнера, очевидно не содержить въ себъ ни одного покоя, гдъ бы могъ поселиться символизмъ. Ибо символизмъ приходитъ неизмънно сопровождаемый проблематизмомъ и вовсе не способенъ ужиться съ абсолютизмомъ, которому принадлежить множество помъщеній почти во всъхъ этажахъ зданія тайной науки.

Correspondance невозможно допустить между двумя автономными областями, основные законы которыхъ такъ ръзко противоръчатъ другъ другу, какъ въ данномъ случаъ. Тутъ лучше разойтись вовсе, ибо война

неминуема. Correspondance наблюдается лишь тамъ, гдѣ есть близость, а устанавливается тамъ, гдѣ одинъ изъ корреопондентовъ беретъ на себя починъ дать что либо другому, и тотъ принимаетъ это. Что возьметъ у Штейнера Оствальдъ или даже Геккель? Да вѣдь и оккультизмъ словно не кочетъ брать, а только пользоваться, какъ моделью, — напримѣръ, точнымъ методомъ, и увѣнчивать, — напримѣръ, біологическій эволюціонизмъ, додумывая его, «добавляя къ матеріи духъ».

## § 3.

Это прикрытіе современнаго оккультизма своего рода «экзактностью» не можеть надолго смутить даже непосвященнаго ни въ открытыя «тайны» явной науки, ни въ тайныя «открытія» тайной науки. Ибо кто же не знаеть, что относительность и проблематичность—какъ разъ та почва, на которой пышно расцвъла точность европейской науки, и что эта почва не годится для оккультизма, такъ какъ онъ не можеть, не измѣняя себъ, отказаться отъ безусловности, аподиктичности своихъ построеній. Самое понятіе точности пріобрътаеть совершенно иной смысль, какъ только покидается то, что выше (стр. 312) было названо провинціальной природой; тъмъ болье

видоизмѣняется это понятіе, будучи перенесено за область природы и жизни, какъ онѣ предстають обычному, котя бы и весьма расширенному и углубленному сознанію, но сознанію человѣка, а не нѣкоего «существа», болѣе или менѣе безпомощно балансирующаго между ангеломъ и звѣремъ.

Что представляеть собою большую точность: Н.О-химическій составь воды-или лейтмотивь первостихіи въ Кольцѣ Вагнера? Отвѣтить-невозможно: геніальная музыка есть искусство наиболье острыхь (слову недоступныхь) опредъленностей (отчего, кстати сказать, она и является для большинства игрой, пріятной въ своей романтической неопредъленности и въ своей эмоціональной настроенности)... Математика по-своему способна къ безконечнымъ приближеніямъ... Что же представляеть собою оккультная точность? Чемь можеть быть точность въ такой области, которая не допускаеть въ своихъ предълахъ именно предъловъ? Въдь мы пріобрътаемъ точность въ математикъ или въ музыкъ цъною отказа отъ словесной выразительности, отъ зрительной наглядности, отъ чувственной осязаемости проэктивно-передаваемаго и т. д. Точность есть сознаваемая линія между знаніемъ и незнаніемъ, гдъ отринуто незнаніе, тамъ нътъ поэтому мъста точности; тамъ можно говорить о всезнаніи, постепенно, но безостаточно пріобрѣтаемомъ, а не о познаніи чеголибо въ строго опредѣленныхъ границахъ или отнопіеніяхъ.

Физика можеть говорить о точности именно потому. что она наносить на предметь свой чертежь; все отъ предмета, что выходить за этоть чертежь, оставляется ею безъ вниманія. Связанная съ точностью острота, проникновенность есть результать этого ограниченія; ибо всегда, какъ только мы себя внъщне всесторонне обрамляемъ, мы получаемъ свободу внутренно выходить за раму впередъ и назадъ, на высоту и въ глубину; на безконечно-огромномъ полотив не дашь перспективы: перспективность. необходимая для полета нашего духа, сплющивается тамъ. гдъ притязаютъ чуть ли не на пространственноточное измъреніе невидимыхъ крыльевъ какогонибудь «персональнаго» или «формальнаго» духа, либо дають оккультно-оффиціальную адресную справку объ его мъстожительствъ...

## § 4.

Съ вопросомъ о возможности то ч н а г о тайновъдънія находится въ связи и спорный вопросъ о смыслъ его схематизма, которымъ несомнънно отличается склонное къ логизированію, классификаціи и систематизированію «сокровенное знаніе» Штейнера.

Тамъ, гдъ схематизмъ представляетъ собою не опежиу, не личину, не гримасу, не манеру, тамъ онъ вызванъ необходимымъ отвлеченіемъ. Хорошая отвлеченность есть результать осознанной относительности. Притязаніе же на безусловное постиженіе ведеть къ дурной отвлеченности. Когда точная экзотерическая наука о природъ воздвигаетъ схемы за схемами, то она это дълаеть не для облегченія пониманія (впъсь ръчь идетъ, конечно, не объ элементарныхъ руководствахъ съ учебными схемами); нътъ, она поступаеть такъ потому, что изучаеть отношенія, схватываеть относительное и следовательно отвлекается отъ цвлаго предмета; отвлекается отъ его сущности, если подъ послъдней разумъть опятьтаки не пурную отвлеченность, a ens realissimum, caмое конкретное, что только можеть быть въ предметь, но отпыльная наука отвлекается и оть его конкретной видимости, наглядности и отъ синтетически наблюдаемой совокупности его связей съ остальнымъ міромъ.

За схемами данной точной науки, конечно, стоитъ самый предметъ, цълостность явленія; однако предметомъ каждой данной науки являются лишь отношенія, взятыя всякій разъ въ иныхъ, но опре-

дъленныхъ границахъ. За схемами физики и химіи одна и та же природа, но предметы объихъ наукъ составляють вовсе не одни и тъ же отношенія, а различныя. И схемы эти создаются крупными изслъдователями и преподаются студентамь не изъ-за снисхожденія къ обыкновенному среднему уму, неспособному постичь последней безусловно-объективной истины, которая въдь и Генриху Гертцу, Гельмгольцу, Мендельеву. Максвеллю можеть лишь мерещиться: нътъ, эти схемы сосредоточиваютъ изслъдователя на его особой области, выдъляють для него е я предметь съ тъмъ, чтобы изслъдователь оказался въ состояніи достигнуть точнаго знанія, а не виталь разсудкомъ и воображеніемъ своимъ вокругъ и около предмета вообще. Схемы отвленають оть этого послъдняго наблюдение и разсуждение всъхъ спеціалистовъ, а не только начинающихъ; различіе между мастерами и учениками или великими и малыми умами эдфсь лищь въ болфе или менфе критическомъ и властномъ отношеніи къ этимъ схемамъ.

Совсѣмъ другое усматриваемъ мы въ «сокровенномъ знаніи». Предметомъ послѣдняго является вселенная отъ минерала до Херувима и отъ человѣка до Бога. Заданіе эдѣсь—постигнуть сущности и всѣ взаимоотношенія всѣхъ элементовъ, всѣхъ ступеней и іерархій. Никакого внѣшняго ограниченія тайная наука не желаетъ допустить и при этомъ безмърномъ распластываніи она мнитъ сохранить внутреннюю свободу полета, которая одна только и проникаетъ въ послъднюю глубину, но которая безъ отказа отъ постиженія макрокосма, безъ отреченія отъ абсолютизма, безъ скепсиса, безъ критицизма— невозможна.

Ясно, что схематизмъ «тайной» науки есть не что иное, какъ одежда, стилизація подъ «явную» науку. Оккультныя схемы (по крайней мъръ въ томъ видъ, какой онъ имъютъ у Штейнера) не отводятъ взоръ изслъдователя отъ того, что за предметомъ с пеціальной науки (какъ бы она ни называлась), не сосредоточивають его на извъстныхъ отношеніяхъ (что вовсе не должно приводить къ полной утеръ изъ сознанія связи съ цълымъ), а какъ разъ наобороть: онъ очевидно имъють своимъ назначеніемъ привлечь «духовное око» къ тому, что не тольно за ними, но и вообще за всъмъ схематизмомъ, какъ таковымъ, даже за тъмъ, которымъ невольно пользуемся мы всь, не исключая и первобытныхъ дикарей (ибо онъ присущъ нашей природъ); оккультныя схемы хотять повидимому сосредоточить это «духовное око» на безотносительномъ, такъ какъ схематизированіе взаимоотношенія всего ко всему есть снятіе всъхъ возможныхъ отношеній, какъ они согласно

понимаются — безравлично — естествознаніемъ, Кантомъ или Гете; а это неизбѣжно ведетъ къ постепенной утерѣ связи съ жизнью и къ дурной отвлеченности.

§ 5.

Слъдовательно въ то время, какъ явная наука. схематизируя, достигаеть точности, той именно точности, какую она въ своей скромности и «ограниченности» преслъдуетъ; въ то время, какъ она видить въ своихъ схемахъ свою мощь, тайная наука голословно завъряеть насъ въ томъ, что она-точная, и одновременно намекаетъ, что ея схематизмъ-для немощныхъ, а иногда и на то, что онъ-отъ немощи. Въ чемъ же точность тайной науки, разъ ея схемы-ея слабость? И для чего она прибъгаетъ къ научнымъ схемамъ, а не къ стихамъ и къ афоризмамъ? Къ чему тогда эта маска научности? Кого эта маска способна надолго очаровать? Въдь она большею частью импонируетъ лишь невъжественнымъ теософскимъ рантье, которые играють въ «странническіе годы Вильгельма Мейстера» и «съ посохомъ въ рукахъ и котомкой за плечами» (т.-е. въ первомъ классъ экспресса) слѣдують за лекторомъ Штейнеромъ изъ города въ городъ, внимая всъмъ его словамъ съ такою сектантскою довърчивостью (это и называется Unbefangenheit), что имъ начинаетъ казаться.

будто всѣ науки сочинены ихъ учителемъ. Наоборотъ, именно эта маска научности прежде всего и главны мъ образомъ отталкиваетъ отъ теософіи Штейнера болѣе критичныхъ, болѣе требовательныхъ, болѣе независимыхъ и болѣе религіозныхъ.

Итакъ, въ то время какъ въ наукъ. особенно въ естественной наукъ, между схемой и схематизируемымъ объектомъ существуетъ правильное, отчетливое, плодотворное и ничъмъ не замаскированное отношеніе, въ «сокровенномъ знаніи» это отношеніе очевидно натянуто и мало плодотворно. Ясно, что такое неблагополучіе оккультнаго схематизма проистекаеть изъ несхематизируемости безпредъльнаго и запредъльнаго предмета «тайной» науки. Вотъ почему, въ отличіе отъ «явной» науки, оккультный схематизмъ ведетъ себя такъ, какъ если бы онъ являлся только преддверіемь къ самой настоящей сокровенной мудрости, какъ если бы онъ былъ нуженъ только младшимъ ученикамъ, духъ которыхъ находится еще въ аллегорическихъ и символическихъ пеленкахъ.

Конечно, такое преддверіе, разъ оно оказывается неизбъжнымъ, построено въ очевидномъ противоръчіи съ притяваніемъ на адэкватный и аподиктичный характеръ положеній монистическаго «сокровеннаго знанія»; сочетаніе идентичности и символичности, какъ мы видъли, только мы слим о въ идеъ, въ «протофеномень», какъ неописуемый образъ «жизненно-мгновеннаго откровенія» того, что «неизслъдимо»; такое сочетаніе невозможно, недостижимо въ подробномъ многословномъ изложеніи въ особенности популярныхъ руководствъ для вступающихъ на оккультный путь, чъмъ является большинство напечатанныхъ сочиненій Штейнера.

Но, съ другой стороны, то, что оккультный схематизмъ, столь претящій въ этихъ сочиненіяхъ, оказывается хотя и неизбъжнымъ, однако для избранныхъ провизорнымъ, т.-е. своего рода необходимою ступенью,—это обстоятельство (опорочивающее ссылку на аналогію съ точной наукой) вынуждаетъ предположить, не стоитъ ли за схематическими научнозамаскированными попытками Штейнера «объять необъятное» не столько само «необъятное», сколько безумное объятіе, разсказъ о которомъ въ схемахъ (вмъсто лирически-подлиннаго, понятнаго только близкимъ ученикамъ) столь отрицательно раздражаетъ наще вкусовое ощущеніе и такъ мало говорить нашему уму и сердцу?

Вспомнимъ здъсь еще разъ неоднократно приведенную уже въ этой книгъ мысль Гете о пропасти, зіяющей между идеей и опытомь и о въчномь стремленіи нашемь преодольть этоть «hiatus» во что бы то ни стало: разумомъ, разсудкомъ, воображеніемъ, върою, чувствомъ, а если все это не помогаетъ, то мудрымъ безуміемъ-«Albernheit». О, если бы засвътилось для насъ сквозь дурную схоластику «сокровеннаго знанія» такое мудрое безуміе! Но это даже не мыслимо, такъ какъ проблески послъдняго возможны лишь тамъ, гдъ одновременно чувствуется и борьба, и трепеть, доходящій до отчаянія, гдьwandelnde Schauer (какъ говорить Гете въ своемъ священномъ масонскомъ стихъ Symbolum), гдъза размышленіемъ слѣдуетъ небезплодное «разувѣреніе», благодътельная уступчивость, гдъ-Bedenken und Ergebung (какъ озаглавлена статья Гете, въ которой онъ говорить о «зіяніи»), гдф у порога отчаянія насъ охватываеть добровольное и плодотворное отреченіе... Мудрому безумію негдъ скрыться за теософскою успокоенностью; съ безусловностью познанія не вяжется зіяніе между идеей и опытомъ; нътъ никаной пропасти тутъ для мониста и не зачъмъ прибъгать, чтобы замостить ее, къ такимъ крайнимъ (по мнънію Гете) мърамъ, какъ безумная мудрость.

Допустимъ однако, что это только мы, по разнымъ причинамъ,—изъ преданности ли опредъленному, вполнъ сложившемуся исповъданію или заклеймленные каиновымъ раздвоеніемъ,—слъпы къ мудрому безумію, уже засверкавшему для тъхъ, кто подошелъ къ «сокровенному знанію», одаренный особенною теософскою (а не гетевскою) Unbefangenheit. Тогда возникаетъ вопросъ о мъстонахожденіи и характеръ этого священнаго безумія.

Мудрость, проистекающая изъ этого безумія, уложена, по утвержденію теософіи, въ своего рода науку, именуемую «сокровеннымъ опытную знаніемъ». Отвергая Канта, Штейнеръ не можетъ однако отвергать невольнаго кантіанства въ нъдрахъ той самой опытной науки, по образу и подобію которой онъ строить свою теософію. Каждый «человъкъ опыта» (Erfahrungsmann), если изъ него вообще должно выйти нечто основательное, представляеть собою (по мнънію Гете, изложенному въ письмъ къ Якоби 23/XI 1801) го, что можно было бы назвать philosophe sans le savoir. Возэрънія такого рода философа приведены мною въ Примвчаніяхъ (52 и 67) къ этой книгъ. Изъ нихъ мы видимъ еще разъ авторитетно скръпленную старую

истину, что «удовольствоваться однимъ только голымъ опытомъ невозможно», что «это означало бы
собою полное непониманіе истиннаго характера
науки», что «ученый долженъ организовывать факты»,
что «мы вынуждены пользоваться методомъ интерполяціи», что «опытъ не только обобщается, но и
исправляется нами», что «экспериментировать безъ
всякой предвзятой идеи значило бы не только сдѣлать
всякій опытъ безплоднымъ, но и вообще желать
невозможнаго» и т. д. (Совѣтую непосвященному
въ какую-нибудь «явную» опытную науку внимательно прочесть хотя бы приводимыя выдержки
изъ сочиненія Пуанкарэ.)

Если теософія отвергаеть и этоть criticisme sans le savoir, то она не заслуживаеть того, чтобы къ ея сторонникамь вообще обращались съ серьезною рѣчью. Если же она не отвергаеть этихь философскихь основь опыта, то, имѣя въ виду вышесдѣланное предположеніе о мудрости отъ священнаго безумія, о возможной Albernheit «сокровеннаго знанія», спрашиваю: гдѣ punctum saliens этого безумія, гдѣ пляшеть оно свой ритмическій танець, ближе къ «голому опыту» или ближе къ «предвзятой идеѣ»? Или, продолжая въ терминахъ Н а у к и и Г и п о т е з ы, необходимо поставить вопрось о «кривой», которую проводить штейнеровская «интерполяція», насколько

близко или далеко отъ «наблюденныхъ точекъ» проходитъ эта ихъ соединяющая «кривая»?

Въдь экзактный оккультисть, который вздумаль бы провести кривую чрезь самыя наблюденныя точки и воздержался бы отъ исправленія «голаго опыта», довольствуясь «обобщеніемъ» (что, строго-критически говоря, просто немыслимо), «вынужденъ быль бы» по ироническому замъчанію Пуанкарэ «формулировать довольно таки оригинальные законы». Такая «оригинальность», которою Пуанкарэ деликатно окрестиль сумасбродство физика, затъявшаго вовсе отказаться отъ метода интерполяціи, была бы, конечно, не гетевской Albernheit, не безумной мудростью, а дурнымъ мудрованіемъ, ибо мнимымъ выхожденіемъ изъ предъловъ человъчески-возможнаго.

Но эдъсь то важно намъ установить не это выхожденіе (противъ котораго теософія, къ сожальнію, ничего не имъетъ), а отказъ отъ титула опытной науки, который о б я з а н ъ былъ бы подписать въ такомъ случаъ экзактный оккультизмъ, что было бы однако равносильно смертному приговору его «научности».

Съ другой стороны, никто изъ серьезныхъ противниковъ оккультизма, теософіи, щтейнеріанства не станетъ утверждать, что за схемами «сокровеннаго

внанія» одно «голое» умозрініе, пустопорожняя абстрактная фантасмагорія, «предвзятая идея» и ничего больше.

Итакъ, допустимо лишь находиться б л и ж е: либо къ «голому опыту», либо къ «предвзятой идеъ»; тамъ же, слъдовательно, надо искать, какъ выше было сказано, и punctum saliens безумной мечты штейнеріанства, его хорошей Albernheit въ гетевскомъ смыслъ, если ужъ допустить, что оно на таковую способно и именно на нее притязаетъ.

### § 7.

Положимъ сначала, что это безуміе ближе къ «голому опыту». Тогда стало-быть «экзактный» оккультистъ вслѣдствіе своего природнаго и газвитаго
ясновидѣнія подмѣтилъ—на иныхъ «планахъ», но
вовнѣ—нѣкоторое странное событіе или узрѣлъ
нѣкій необычайный предметъ п-наго измѣренія.
Безуміе въ такомъ случаѣ приходится брать въ переносномъ смыслѣ; безуміе метафорически перенесено
отъ субъекта на объектъ, какъ, напримѣръ, когда
мы говоримъ, словно обращаясь къ происходящему
на нашихъ глазахъ: это ужъ безуміе! Но экзактный
оккультистъ съ ума не сходитъ отъ ужаса передъ
увидѣннымъ; онъ наблюдаетъ терпѣливо со спокой-

ствіемъ и безъ предуб'ьжденія («gelassen» и «unbefangen», какъ гласитъ антропософическая терминологія), затымь переводить заключенное въ п измыреніяхъ на языкъ трехъ измъреній. Эти тиски, которымь подвергаеть оккультисть свой богатьйшій «голый опыть», есть уже схематизмъ; дальнъйшей схематизаціи (которая состоить въ использованіи точныхъ методовъ явной науки, въ качествъ моделей) нътъ надобности касаться, такъ какъ уже в д в с ь возникаетъ отчетливо вопросъ: переводъ изъ эннаго въ трехмърное, проведение такой проэкции, ужели это необходимо только для немощнаго больщинства? А если-такъ, то напечатанныя книги Штейнера наименъе адэкватный и приблизительный, наихупшій изъ всьхъ возможныхъ проэктивизмовъ и нечего негодовать, если не окончательно немошные изъ оккультно-одаренныхъ станутъ оспаривать этотъ проэктивизмъ. Если же онъ неизбъженъ для всъхъ и каждаго безъ исключенія, то остается воскликнуть: безуміе-совершать такія проэкціи, потому что, имъя дъло съ фактомъ, происходящимъ «на иныхъ планахъ», мы въ состояніи дать другимъ лишь бездоказательный, намекающій, т.-е. не діалектическій, а символическій отчеть о немъ. Между тъмъ Штейнеръ поступаетъ окончательно наперекоръ этому, когда даже символику другихъ ясновидящихъ и символику религій, пророчествъ, миеовъ пытается анатомировать (другого слова не подыскать здѣсь, такъ какъ жизнь символовъ уничтожается при этой операціи), и когда Штейнеръ при этомъ очевидно думаетъ, что приближаетъ къ ней немощныхъ.

Отъ «безумнаго» факта перейдемъ теперь къ «безумной» фикціи, т.-е. предположимъ, что странное событіе разыгрывается преимущественно внутри и, слъдовательно, съ точки зрънія философемы опытнаго познанія, какъ ее изложилъ Пуанкарэ, безумная мечта ближе къ «предвзятой идеъ», нежели къ «голому опыту», и выступаетъ поэтому скоръе въ своемъ собственномъ непереносномъ значеніи, которое притомъ болъе близко къ гетевской Albernheit.

Не выслъживая происхожденія, т.-е. послъднихъ причинъ возниканія такой «безумной» «предвзятой идеи» и ея глубочайшихъ корневыхъ связей съ макрокосмомъ (что безусловно немыслимо), можно однако для ея выявленія и оправданія вовлечь въ завитки ея монограммы окружающую дъйствительность; тогда получится перенесеніе иного рода, нежели въ первомъ разобранномъ случаъ: тамъ ясновидящій субъектъ обезумъль отъ наблюденнаго имъ, но отъ другихъ скрытаго объекта—отъ «безумно»страннаго событія; здъсь объектъ, а именно совсъмъ обычныя даже явленія повседневной жизни словно

«обезумъли» отъ прикосновенія къ нимъ субъекта, истолковывающаго ихъ, наводящаго на нихъ проврачный самоцвътный камень своего безумнаго наитія.

И опять самъ «экзактный» оккультистъ ни отъ этого навожденія, ни отъ производимаго имъ наведенія съ ума не сходитъ; развѣ что «gelassen» и «unbefangen» сводитъ онъ съ ума другихъ—немощныхъ, такъ какъ превращаетъ сонъ въ своего рода бодрствованіе, бодрствованіе въ своего рода сонъ, вѣру въ своего рода знаніе, знаніе въ своего рода вѣру, науку въ своеобразную религію, религію въ своеобразную науку, личность въ элементъ, элементъ въ личность, матерію въ сгустившійся духъ, духъ въ разжиженную матерію и т. д., и т. д.

И туть тоже происходить попытка перевода, но уже обратнаго: съ языка трехмврнаго, давшаго имена предметамъ внвшняго и внутренняго міра, на жаргонъ эннаго измвренія, которое соотвътствуетъ безумію «предвзятой идеи». Говорю жаргонъ, потому что несуществующій энный языкъ, желая существовать, вынужденъ искаженно использовать существующій трехмврный. Это искаженное использованіе можетъ представлять собою, если налицо—крупное поэтическое или философское дарованіе, зародышъ (или выкидышъ) своего символизма,

своей метафизико-аллегорической терминологіи, во всякомъ случав набросокъ къ чему то, что въ болве или менве законченномъ видв больщею частью и не будетъ и не можетъ быть осуществлено. При отсутствіи или незначительности дарованія языкъ трехмврнаго и связанныя съ нимъ науки служатъ моделью для неввдомыхъ энно-измвряемыхъ корреспондентовъ, которыхъ въ концв концовъ не можетъ не имвть эта безумная мечта, т.-е. оккультно-«предвзятая» илея.

Въ результатъ происходить и тутъ, во второмъ изъ двухъ мыслимыхъ чистыхъ случаевъ, то же самое, что и въ первомъ случав. Но только здвсь уже совершенно ясно, что схематизмъ научный, экзактный и діалектическій-не для немощныхъ, а отъ немощи самого оккультиста, къ нему прибъгающаго, ибо кто же изъ мало-мальски не лишенныхъ духа, желая подойти къ тайнамъ вселенной и не довольствуясь по натуръ своей одною даже зрячею върою, предпочтетъ отдаленнъйшую приблизительность безжизненных гипсовых в моделей хотя и вполнъ, но только мысленно законченнаго образа, кто предпочтеть вившне-округленные самодовлеющие ублюдки экзактнаго и экстатическаго, безумія и разсудочности,-тъмъ просвътамъ и прорывамъ въ неизследимое; пусть только мгновеннымъ, которое

даютъ намъ остро почувствовать и пережить мраморные торсы вапредъльныхъ образовъ и событій, тамъ и эдъсь вкрапленные въ поэзіи и въ метафизикъ? И кто изъ одаренныхъ властнымъ огненнымъ словомъ станетъ прибъгать къ моделлированію пріемовъ экзотерическихъ наукъ, въ особенности относясь къ нимъ свысока за ихъ «матеріализмъ»? Не пытается ли самъ Штейнеръ приправитъ паеосомъ, нъсколько театральнымъ и пасторскимъ, свой будто необходимый немощнымъ схематизмъ, когда выступаетъ въ качествъ лектора? Не созналъ ли онъ до нъкоторой степени ощибочность своего разсчета на привлекательность научнаго характера своей проповъди, когда ръшился выступитъ со своими, къ сожалънію художественно неудачными, мистеріями?

### § 8,

Въ обоихъ моментахъ, и запредъльнаго факта и безпредъльной фикціи, приходится признать, что наблюдающій первый и охваченный послъднею, если онъ не обладаєть творческимъ даромъ, долженъ сказать себъ словами Тютчева, которыя только въ этомъ случаъ и являются регулятивнымъ принципомъ:

Молчи, скрывайся и таи И чувства, и мечты свои! Дѣло въ томъ, что такая фикція должна стать вымысломъ, зазвучавшимъ правдою, и такой фактъ долженъ оказаться правдою, только зазвучавшею вымысломъ, что въ искусствѣ для тѣхъ, кто «покоренъ мечтѣ», равносильно «прекрасной правдѣ» по слову Андерсена 207:

Мы сказки слушали, не зная лжи опасной, Звучали вымыслы намъ правдою прекрасной, И съ Херувимами—покорные мечтъ—
Мы Бога видъли въ небесной высотъ.

### или, какъ сказалъ Гете:

Dieses ist der Sinn der Wahrheit, Der sich nur mit Schönem schmückt Und getrost der höchsten Klarheit Hellsten Tags entgegenblickt.

Иначе запредъльный, на иныхъ планахъ происходящій фантъ несмотря ни на какія экзактныя схемы останется невъдомымъ голымъ фантомъ, подобно тому невозможному или безплодному «голому опыту», о которомъ въ примъненіи къ своей наукъ говоритъ Пуанкарэ, а безпредъльная, мечтающая объять необъятное, фикція грозитъ стать idée fixe, т.-е. изъ широкаго во всъ стороны направляющагося размаха фантазіи превратиться въ неподвижную

371

завороженность фантастическимъ предразсудкомъ, подобно тому случаю, когда «предвзятая идея», о которой, какъ о необходимомъ моментъ въ наукъ, говоритъ Пуанкарэ, вздумала бы въ свою очередь обойтись безъ «голаго опыта» и, сосредоточивщись на какомъ-нибудь одномъ болъе удобномъ для самосозерцанія пунктъ, стала бы выматывать все содержаніе вселенной изъ себя самой.

Если идея и опыть соединены, то первая перестаеть быть предваятой, а послъдній—голымъ. Для соединенія идеи и опыта воть уже нъсколько тысячельтій строится мость и на немь замокъ; это и есть работа культуры. Культура есть пъснь, основной мотивъ которой—дуалистиченъ, и этотъ мотивъ незаглушимъ монистическими подголосками ни въ отдъльномъ подлинномъ явленіи ея, какъ въ Гете, ни въ общемъ коръ. Воздвигаемое сооруженіе культуры слишкомъ еще непрочно для того, чтобы всюду противостоять вихрю, который можетъ быть поднятъ безконечно болъе древнимъ, нежели культура, оккультизмомъ; но эту бурю не поднимешь при помощи научно-схематическихъ моделей.

Итакъ, вопросъ о мъстонахожденіи и характеръ предположеннаго священнаго безумія штейнеріанства неразръшимъ, если отправляться отъ модели точной опытной науки; но такъ какъ схемы «сокровеннаго

знанія» стилизаціонны, то даже несмотря на допущеніе объективной реальности того, что приводить къ специфически-оккультнымъ переживаніямъ, невольно предполагаешь, что эти схемы прикрываютъ собою неръдко мнимый «голый опытъ», а слъдовательно и дъйствительную «предвзятую идею», къ которой стало быть и ближе Albernheit штейнеріанства.

Однако, если есть это «безумное объятіе» въ штейнеріанствъ, то тогда въ немъ налицо и порочная, ибо неосознанная двойственность; для чего же иначе и прибъгать къ Albernheit, какъ не для того, чтобы преодолъть зіяніе пропасти между идеей и опытомъ, которую такъ ясно видъли Кантъ и Гете?

# § 9.

Нельзя отвести терминъ штейнеріанство, какъ-будто излишній и свидътельствующій о неосвъдомленности, подобной той, которую проявиль бы кто-нибудь, говоря о мендельевщинъ или объ оствальдизмъ по поводу курсовъ химіи. Нельзя допустить этого отвода, даже допуская опытность, строгость, объективность тайной науки, какъ таковой.

Допустимъ, что существуетъ не только древняя, преемственно передаваемая, сверхчувственно-интуитивная, въ творческихъ символахъ живущая муд-

рость, но и точная наука, развивающаяся разсудочно-дискурсивно и экспериментально, и что однимъ изъ ея представителей является Штейнеръ. Индивидуальныя подробности въ общихъ пріемахъ изслівдованія встрічаются во всіхь наукахь; навірно есть онъ и въ Сокровенномъ Знаніи Штейнера. Но не онъ вовсе имъются въ виду, когда ръчь идеть о штейнеріанствъ. Подъ этимъ терминомъ можно разумъть, конечно, лишь все міровозэръніе Штейнера, какъ оно выразилось съ достаточною ясностью въ его не оккультныхъ и полу оккультныхъ возэръніяхъ; о штейнеріанствъ можно и должно говорить, поскольку основной характеръ и лейтмотивы міровозэрънія Штейнера потребовали не того, чтобы онъ сталъ вообще оккультистомъ, а именно «экзактнымъ» оккультистомъ, притомъ охваченнымъ кантофобіей, съ одной стороны, и геккеліанскимъ монизмомъ съ другой; далье, оккультистомъ-«гетеанцемъ», который, толкуя вкривь и вкось Гете, пытается обороняться и имъ, и отъ него, возвышая-низвести его и низводя-возвысить его, согласно целямъ своей сокровенной идеологіи (а въ таковую именно съ необходимостью выпилась и въ ней высохла первоначально свъжая струя одного изъ возможныхъ и внъ оккультизма міровозэръній, къ которому склонялась его природа); оккультистомъ, наконецъ.

который, по слову Іереміи (XXIII, 28), не видить, что нъть ничего общаго у мякины съ чистымъ зерномъ, не видить, что мой сонъ, моя мечта, чаяніе, ясновидъніе и т. п.—какъ бы цънно и высоко все это ни было само-по-себь—является только мякиной, когда пересыпается съ чистымъ зерномъ слова Божія.

Въдь какъ не слъдуетъ смъшивать свой метафизическій лиризмъ съ наукою, такъ тъмъ болье не должно и сливать все вмъстъ взятое-относительное, т.-е. какъ личное, такъ и общечеловъческое, о чемъ отъ себя говоришь, съ традиціей Божественной истины, сливать свои и чужія открытія сь откровеніемъ Единаго. У Штейнера мы никогда не знаемъ, отъ чьего имени онъ говорить. Его ли геккеліанство, восполненное и исполненное духомъ (въ оккультномъ значеніи этого понятія), поплерживаетъ Акашахронику и теорію импульса, или эта хроника и эта теорія являются (или върнье считаются имъ) откровеніями свыше и служать скръпленіемь и завершеніемъ геккеліанства? И проводить ли онъ вообще (не теоретически только, для другихъ, а въ своей окнультной дъятельности) различіе между творчествомъ и открытіемъ, творчествомъ и откровеніемъ, и открытіемь и откровеніемь?

«Пророкъ, который видълъ сонъ, пусть и разсказываетъ его, какъ сонъ; а у котораго Мое слово, тотъ пусть говорить слово Мое върно. Что общаго у мякины съ чистымъ зерномъ?—говоритъ Господъ». Искренніе дуалисты, не боящіеся упрека въ «двойной бухгалтеріи», не могущіе и не желающіе вовсе отръшиться ни отъ своей природы, ни отъ природы вообще, отъ многоцвътности и многообразія земной жизни, всегда предпочтутъ отдъльно выслушать геніальную проповъдь Ницше, который «видълъ сонъ», который поетъ про «обманъ сердца своего», а затъмъ отдъльно добраго священника, у котораго слово Божіе сказано «върно», который сообщаетъ не «мечты сердца своего», а говоритъ по мъръ своихъ силъ и способностей «отъ устъ Господнихъ».

Штейнеріанство является пророчествомъ и обѣтованіємъ смѣшаннаго типа, противъ котораго «отъ устъ Господнихъ» возражалъ Іеремія; въ штейнеріанствѣ слишкомъ часто «риемуется» (складывается вмѣстѣ) «солома съ пшеницей» (какъ перевелъ одно мѣсто изъ Іереміи Лютеръ).

## § 10.

Основной характеръ міровозэрвнія Штейнера и его лейтмотивы, по которымъ можно догадываться о скрытыхъ пружинахъ его двятельности, взятой въ цвломъ, построены на протестахъ противъ основного

характера и лейтмотивовъ всего освободительнаго движенія духа новыхъ европейскихъ народовъ и притомъ не во имя обаятельной романтической мечты о глубокомъ и праведномъ въ своемъ броженіи интернаціональномъ католическомъ и рыцарскомъ средневъковьи, а во имя прогресса эволюціонирующаго оккультизма и оккультно-окращеннаго эволюціонизма. Что это-такъ, доказываетъ объявление обоихъ основныхъ устоевъ высокаго свободомыслія, именно коперниканства и кантіанства, матеріализмомъ и дурною абстракціей. Ръзко отрицательное же отнощеніе къ Канту, которое всюду обнаруживаетъ Штейнеръ, свидътельствуетъ помимо разрыва его съ новымъ европейскимъ гуманизмомъ, также и объ отчужденности его міровозэрінія оть древнійшей мудрости нашихъ азіатскихъ родственниковъ-индусовъ, ибо Кантъ непроизвольно близокъ къ основнымъ моментамъ ученія Ведъ <sup>208</sup>. Съ другой стороны, чувствуется довольно большая близость штейнеріанства къ Раймунду Луллію.

Приходится слышать иногда, въ отвътъ на отрицательную критику напечатанныхъ сочиненій Штейнера, что все смущающее въ послъднихъ становится яснымъ, когда углубляешься въ литографированные циклы его лекцій, прочитанныхъ для членовъ общества. Но эти циклы могутъ быть пріобрътены только членами общества: «на правахъ рукописи» и «безъ права передачи». Почему? Въдь не по соображеніямъ же внъшнимъ, полицейско-кружковскимъ или цензурнымъ? Стало-бытъ не-членамъ циклы недоступны для пріобрътенія потому, что изложенное въ нихъ признается недоступнымъ пониманію тъхъ, кто не уразумълъ напечатаннаго въ книгахъ, отвергъ эти книги, а потому и не пожелалъ стать членомъ общества.

Получается кругь: я не могу принять напечатаннаго; но это—недоразумѣніе, которое должно разсѣяться, когда прочтещь литографированное; а литографированнаго не дають тѣмъ, кто не принимаетъ напечатаннаго. Это и есть дурной догматизмъ, совершенно непроизвольно и неожиданно для самихъ антропософовъ выявившійся.

Религіозная или оккультная догма, воспринимаемая отъ поколѣнія къ поколѣнію черезъ живую преемственную связь съ древнѣйшимъ, даже миеическимъ первоисточникомъ, можетъ содержать части и болѣе и менѣе доступныя, а потому усвояемыя лишь въ извѣстной постепенности. Но когда для легкости усвоенія низшихъ ступеней такой догмы прибѣгаютъ къ пріемамъ современной (а слѣдовательно—временной) науки и ставятъ въ связь эти ступени съ одностороннимъ явленіемъ и спорнымъ направленіемъ

въ біологіи, когда при этомъ ссылаются на необходимость не отставать отъ вѣка своего и преобразовывать традицію такъ, чтобы она стала въ уровень съ развитіемъ переживаемой эпохи, то каждому, кто нащупывалъ когда либо пульсъ живой догмы, станетъ ясно, что поступающіе такъ имѣютъ дѣло съ явленіемъ больнымъ или близкимъ къ смерти. Догма, которую приходится видоиэмѣнять такъ, чтобы она шла въ ногу съ мудростью вѣка сего, —либо окостенѣла сама, либо не далась ее исповѣдующимъ, которые вмѣсто нея держатъ ея остовъ, можетъ-быть футляръ.

Кто догму понимаеть, какъ окаменълость, тому, конечно, ничего не остается, какъ либо окаменъть самому, либо начать «эволюціонировать», оттолкнувшись отъ этого камня. Тутъ два выхода: или въра въ абсолютный авторитеть, будто связанный съ буквою незыблемаго закона, или въра въ абсолютный прогрессъ, будто связанный со «свободнымъ» развитіемъ всего въ неизвъстномъ направленіи. Оба выхода непріемлемы. Другое дъло, если понимать догму, какъ органонъ; тогда никакая революція не допускается, и не возможна ни инволюція (первый выходъ), ни мертвящая безпочвенная эволюція (второй выходъ). Штейнеръ—оккультный революціонеръ, а потому и эволюціонистъ.

Отсюда возникаеть необходимость для Штейнера являться въ своей дъятельности тайновъда демагогомь и педагогомь. Являться таковыми ему нетрудно, ибо онъ отъ природы надъленъ соотвътствующими способностями-волевыми и умственными: убъдительная общедоступность его ръчи, увлекательная всеобъемлемость и душу врачующее индивидуализированное руководительство на пути къ сокровенному самопознанію при помощи медитацій, это повидимому-самыя сильныя стороны дарованія Штейнера. То же, что на оборотъ этихъ сторонъ, представляеть собою, съ точки эрвнія культурной, научной, художественной, словомъ экзотерической, какъ разъ элементы штейнеріанства и наименъе выдерживающіе критику и наиболье ускользающіе отъ нея. Въ самомъ дълъ, стоящимъ на берегу трудно бороться съ тъми, кто находится на пловучей платформъ и кто вдобавокъ, подобно теософамъ, вполнъ справедливо сь своей точки эрънія, защищаеть это пловучее состояніе отъ возможныхъ нареканій въ безпринципности, нареканій неумъстныхъ, разъ все экзотерическое носить не принципіальный, а служебный характеръ.

Итакъ, чъмъ же прельщаетъ мыслитель Штейнеръ въ своихъ книгахъ и въ особенности въ своихъ лекціяхъ? Тъмъ, что различныя, совершенно не согла-

суемыя, взаимно одна другую исключающія илеи мъръ надобности вспыхивають на мгновеніе и воть одна идея ловить одного, другая другого читателя или слушателя, и всемь имъ кажется, что Штейнеръ говорить о нихъ и для нихъ, что въ немъ примирены всъ міровоззрънія, что у него для каждой души найдется своя обитель... Но эти идеи только вспыхивають, ни къ чему не обязывая самую систему Штейнера; подобно апостолу Павлу и Ницше, Штейнеръ-великій ловецъ душъ; только стиль его улавливанія иной; не апостольскій и не артистическій, а пасторскій и популяризаторскій. Воть отчего ему ръдко удается изловить крупную и требовательную личность. Но зато слишкомъ многіе, со страхомъ замъчая, какъ въ нихъ быстро гаснетъ простая въра, спъщать съ его помощью, пока не вовсе утерялась связь ихъ личности съ потустороннимъ, замѣнить эту въру знаніемъ или даже наукой, закрывая глаза на то обстоятельство, что изучающіе ее, по слову Экхарта <sup>209</sup>, «хотять челов в ческими ствами постигнуть то, что въдь выше пониманія всьхъ ангеловъ».

### \$ 11.

Вмъстъ съ върой, которая оказывается ненужной (разъ самая антитеза въры и знанія въ теософіи сни-

мается) отпадаеть, какъ жалкій пережитокъ, понятіе долга, въ которомъ нуждаются только души несвободныя, т.-е. не принимающія Философіи свободы Штейнера и предпочитающіе ей «кнутъ» категорическаго императива. Тѣ, кто мнять себя по ту сторону добра и зла и шатаются при этомъ отъ слишкомъ-человѣческаго къ сверхчеловѣческому, избѣгая просто-человѣческаго,—охотно вращаются тамъ, гдѣ долгъ замѣненъ свободою въ особомъ до 1894 года невѣдомомъ смыслѣ.

И вотъ такая доктрина, сама по себъ можетъ быть интересная и до нъкоторой степени цънная, но явно односторонняя и притомъ все же окрашенная личнымъ догматизмомъ своего главнаго представителя, притязаетъ быть наукою о Софіи.

Черезь это антропософы, исповъдующіе эту доктрину, по-иному, но все-таки не менъе, нежели нъкогда упадочные софисты, находятся въ противоръчіи съ подлинною, т.-е. творческою философіей, которая есть только любовь къ Премудрости, а не владъніе ею. Философія служитъ Софіи, безбоязненно и самоотверженно отыскивая истину. Не притязая на обладаніе послъдней мудростью, а только устремляясь къ ней, какъ къ идеалу, философія вправъ, поскольку она не теряетъ изъ виду этотъ идеалъ, искать истину наперекоръ всему, даже

наперекоръ требованіямъ жизни, такъ какъ: поскольку она не теряетъ изъ виду свой идеалъ Премудрости, постольку въ ней крѣпка вѣра въ то, что въ конечномъ жизнь и истина—одно, т.-е. истинная жизнь и жизненная истина. Здѣсь Гете, если даже не считать его философомъ, сходится вполнѣ съ философіей, въ противоположность и прагматизму, и оккультизму.

Прагматиямъ (въ тъсномъ смыслъ современнаго философскаго теченія) достигаетъ мнимаго слитія жизни и истины путемъ болье или менье хорошо замаскированнаго компромисса въ самомъ послъднемъ и святомъ. Въ угоду жизни прагматизмъ сдвигаетъ что то въ истинъ. Но этимъ самымъ онъ совершаетъ отступничество отъ идеала высшей Премудрости—Софіи и тъмъ принципіально отторгаетъ самую жизнь отъ послъдней 210.

Оккультизмъ (именно — «экзактный», главнымъ представителемъ котораго является Штейнеръ) наоборотъ сдвигаетъ что то въ жизни, въ понятіи о жизни, въ образъ всей жизни, въ ея устроеніи, въ угоду найденной имъ истинъ; если бы эта истина признавалась относительной, то ей не зачъмъ было бы совершать означеннаго сдвига, а достаточно было бы показать свою цънность, вліяя въ нъкоторомъ лишь отнощеніи на жизнь; такъ, напримъръ, оккультизмъ

могъ бы прійти на помощь врачебной наукъ и практикъ толкованіемъ и упражненіемъ искусства врачеванія, которымь обладали непонятые новой наукой старые врачи-мистики. Тогда неважны были бы и безвредны всь остальныя притязанія тайной науки. все состязание ея съ явной наукой въ точности и строгости. Считая же эту истину абсолютною, точное. опытное тайнознаніе тімь самымь притязаеть на обладаніе высшей сверхжизненной Премудростью; этимъ самымъ оно порабощаетъ и жизнь и истину своей, пусть очень возвыщенной, «безумной мечть». Въ этомъ порабощении заключается сакраментальность штейнеріанства; она ознаменовывается, какъ выше было сказано, совпаденіемъ Софіи съ «-софіей», т.-е. тъмъ, что ахиллесова пята ученія оказывается тамъ, гдв находится святая святыхъ его.

Такое совпаденіе можеть повлечь за собою личную трагедію какь для зачинателя, такь и для его ближайшихь наиболье выдающихся учениковь и преемниковь. Но отрицать факть обрьтенія многими душевнаго равновьсія и отличнаго самочувствія черезь теософію, и вь особенности черезь Штейнера, конечно нельзя. Въроятно возможно и расти въ теософическомъ направленіи, по-своему становиться громаднымь, конечно все болье обезличиваясь, пріборьтая и сосредоточивая въ себь собирательныя

черты нѣкой громады. Обезличиваніе это, будетъ настойчиво оспариваться; возражать оспаривающему его будеть однако трудно, такъ какъ, во-первыхъ, понятіе о пичности въ наукахъ культурнаго ряда и въ наукѣ тайной—не совсѣмъ одно и то же, а, вовторыхъ, такое обезличиваніе можетъ быть наблюдаемо только со стороны, слѣдовательно не тѣми, которые вовлечены сами въ этотъ процессъ.

Удивительно, какъ русское сознаніе въ лицѣ нѣкоторыхъ болѣе культурныхъ и значительныхъ русскихъ сторонниковъ Штейнера, не примѣтило, что если гдѣ много залежей вышеупомянутаго «благополучія въ большомъ стилѣ», такъ это именно въ антропософіи, которая совсѣмъ лишена апокалиптическихъ и с о ціально-трагическихъ моментовъ. Типично-русскій штейнеріанецъ— существо самопротиворѣчивое; оно создалось или вслѣдствіе огромнѣйшаго недоразумѣнія или, при наличіи полной сознательности, вслѣдствіе крайняго отчаянія и всяческой усталости.

Различая теологически понимаемую душу отъ понимаемой психологически и беря въ разсужденіе только послѣднюю, можно сказать, что духъ во мнѣ есть послѣдняя инстанція. Этотъ духъ борется съ плотью и съ душой. Утомившись въ борьбѣ, духъ можетъ въ этомъ своемъ упадкѣ поклониться чуждому,

но воспрянувъ, устыдится с в о е й доли слабости, присоединившейся къ слабости психофизіологической стороны, слабости, составляющей именно ту силу, съ которою борется духъ.

Спасеніе психологической души не можеть быть куплено преклоненіемь царственнаго духа во мнѣ. Спасеніе же души, какъ ее понимаеть Новый Завѣть, есть то, къ чему мы должны только стремиться честно и искренно, не угашая въ себѣ духа, но что въ концѣконцовъ, находясь въ связи съ этимъ стремленіемъ, все же зависитъ не только отъ него, но и отъ воли Божіей.

Мнѣ кажется, что тайная наука, въ своемъ сложномъ построеніи духовноплотскаго человѣка, не различаетъ психологической души отъ теологической, а потому проповѣдуетъ самодѣланіе ангела, самопроизводство спасенія души при помощи своеобразной точной оккультной методологіи.

Допустимъ даже, что оккультная практика, по всѣмъ правиламъ сокровеннаго знанія выполненная, освобождаетъ изъ-подъ власти страстей, выметаетъ изъ человѣка всѣ его пороки и превращаетъ его въ ходячее совершенство, надѣленное властью и мудростью. Но покупая себѣ свободу отъ человѣческихъ слабостей, оккультистъ чѣмъ-нибудь же оплачиваетъ эту покупку; вѣдь тамъ, гдѣ—самопроизводство,

гдѣ благодати не удѣлено того значенія, которое мыслимо лишь при чистой вѣрѣ, не снятой, какъ антитеза знанію, тамъ вступаетъ въ дѣйствіе договоръ купли-продажи, хотя бы и безконечно «сублимированный»; эта свобода души отъ страстей покупается цѣною закрѣпощенія духа, который у обыкновенныхъ смертныхъ, не-оккультистовъ, въ своемъ полетѣ лищь тормозится душою, обремененною страстями, но вовсе не лишается свободы, въ особенности при отчетливомъ сознаніи человѣкомъ того, въ какомъ именно отношеніи онъ невольникъ, и при искреннемъ желаніи бороться съ этимъ состояніемъ своей души.

### § 12.

Великій и все еще мало оц'вненный писатель (и естествоиспытатель) Георгъ Христофъ Лихтенбергъ (1742—1799) сказалъ въ своихъ афоризмахъ: «міръ существуетъ не для того, чтобы быть познаннымъ нами, а для того, чтобы мы себя въ немъ образовали: это есть идея Канта», конечно, эта идея и его самого, Лихтенберга, но въ особенности ярко она проведена у Гете...

Не вдумавшись въ афоризмъ Лихтенберга, можно возразить (въ особенности ссылаясь на теорію познанія Канта и на естествознаніе хотя бы самого

Лихтенберга), что образованіє—только одна сторона діла, что именно къ познанію міра устремляєтся духъ человіческій. Но даліве сообразивъ, что познается відь почти все, но кромі з лементо въ въ самихъ себі, т.-е. познаются ніжоторыя ихъ отношенія между собою, ніжоторыя ихъ свойства, поскольку проявленіе посліднихъ связано съ нашими органами воспріятія; другими словами (съ точки зрінія трансцендентальнаго критическаго идеализма) познается лишь результатъ двоякаго аффицированія: эмпирическаго субъекта—явленіями, трансцендентальнаго субъекта—вещью въ себі; сообразивъ все это, признаешь правоту лихтенберговской формулы.

Вовсе она не означаетъ агностицияма, негативияма, солипсияма! «Образовывая себя въ мірѣ», сущность котораго съ научною точностью—непознаваема, мы тѣмъ самымъ и постигаемъ духъ, живемъ въ духѣ и вселяемъ его въ себя.

Эта формула подсказана все тою же скромностью символиста, которая отвергаеть познаніе первопричинь. Она напоминаеть слъдующія слова Гете: «человъкь не рождень, чтобы разръшать міровыя проблемы, а рождень, чтобы искать, гдъ возникаеть проблема, съ тъмъ, чтобы потомъ держаться въ границахъ ему понятнаго. Дъянія вселенной измърять, на это способностей его не хватить, а стремле-

ніе привнести въ міръ разумъ явилось бы при мелкости человѣческой точки зрѣнія—совершенно тщетнымъ. Разумъ человѣка и разумъ Божества—д́вѣ весьма различныя вещи. Какъ только мы признали за человѣкомъ свободу, мы покончили со всевѣдѣніемъ Бога; если Божеству извѣстно, что я сдѣлаю, я принужденъ поступить такъ, какъ Оно это знаетъ. Это я привожу только въ знакъ того, сколь мало мы знаемъ и въ знакъ того, что нехорошо прикасаться къ божественнымъ тайнамъ» <sup>211</sup>.

Однако потому то и совершается самообразование человъчества (по крайней мъръ той конкретной части его, которая предрасположена къ культуръ въ глубокомъ смыслъ этого слова), что элементы, т.-е. таинственный остатокъ послъ учитыванія, выдъленія, элиминированія всего, что доступно человъку безъ оставленія имъ человъческой повиціи.--что эти элементы служать точиломъ человъческаго духа, вообще служатъ (между прочимъ, конечно, и утилитарно); м ы элиминируемъ познаваемое въ нихъ, питаемся ими, снимая съ нихъ человъчески-приспособляемые пласты. Теософія или антропософія занимаєть какъ разъ противоположную позицію; стоя на ней, человъкъ именно въ человъчности своей ассимилируется элементами; онъ привлекается къ выслѣживанію самихъ

элементовъ, а не того, что въ нихъ элиминируемо. Предположимъ, будто благодаря эзотерическимъ изслъдованіямъ и упражненіямъ спадаетъ кантіанская завъса и мы безпрепятственно проникаемъ въ ноуменальныя сущности элементовь; допустимь далье. что такое именно высвобождение изъ антропологическихъ и гносеологическихъ путъ произошло и со Штейнеромъ; допустимъ наконецъ, что словъ нътъ на нашемъ бъдномъ языкъ, чтобы разсказать о несказанномъ въ элементахъ; одно остается при всъхъ этихъ допущеніяхъ столь же фактически несомивинымъ, сколько метафизически, мистически и религіозно наводящимъ на сомнъніе, именно, -- какъ бы перемъна ролей человъческихъ существъ и элементарныхъ сущностей: эти сущности оказываются дъйственными Wesenheiten; онъ, какъ у первобытныхъ народовъ, надъляются дущою, - анимизируются; а человъкъ (несмотря на то, что на раскрытіе и укръпленіе Ісh'а обращается словно главное внимание въ теософіи) обезличивается, ибо становится полемъ брани всъхъ этихъ элементарно-матеріальныхъ духовъ, надъленныхъ миническою индивидуальностью; выходить такъ, что не онъ питается элементами, а элементы живуть насчеть его.

Ибо допустимъ, что одолълъ въ человъкъ духъ добрый и жизнетворный своего злого и смерто-

носнаго противника, но съ тѣмъ вмѣстѣ онъ одолѣлъ и человѣка самого, если только Ісh послѣдняго само не представляетъ собою отблеска еще болѣе мощной космической сущности. Даже отдаваясь теченію оккультной мысли, позволительно предположить, не является ли непризнаваніе личнаго начала за элементами (поскольку мы ихъ трансцендентно мыслимъ, т.-е. за ними, какъ за ноуменами)—не просто близорукостью позитивизма (т.-е. міропониманія, совершенно оторваннаго отъ старинной ясновидящей мудрости), а новою полубезсознательною мудростію, словно предупредившею возмужалую Европу древнимъ словомъ египетской пѣсни, которая въ перелож²ніи Гете звучитъ такъ:

Du musst herrschen und gewinnen Oder dienen und verlieren; Leiden oder triumphieren Ambos oder Hammer sein... <sup>206</sup>

Какъ бы изъ молота, который въ трагическихъ случаяхъ раскалывается о наковальню, не стать намъ наковальней, принимающей всѣ удары, которые наносятъ другъ другу пляшуще по ней элементарные духи. Какъ бы изъ тріумфаторовъ даже тамъ, гдъ мы по немощи своей человъческой были побъждаемы и уступили самимъ элементамъ, не стать

намъ пассивно-двоольными медіумическими воплощеніями духа, оставшагося въ насъ побъдителемъ?

Сказаннаго не слѣдуетъ понимать, какъ рѣшительное отрицаніе воэможности бытія вышечеловѣческихъ или нижечеловѣческихъ индивидуальностей иныхъ міровъ; вопросъ идетъ не о фактѣ ихъ существованія, а о нашихъ конструкціяхъ ихъ существа въ связи съ одущевленіемъ элементовъ. Дѣло не въ томъ, существуетъ ли такой то демонъ или ангелъ; наше творческое воображеніе можетъ увидѣть, запомнить и, вспомнивъ, по-своему передать ихъ черты; дѣло въ томъ, должны ли мы элементу, до извѣстной степени покорному нашей наукѣ, н апо м и н а тъ, что у него есть свое лицо, и не превратимся ли мы, идя по этой дорогѣ, въ тѣнъ своей тѣни, какъ ученый въ сказкѣ Андерсена?

Высокая человечность состоить въ томъ, чтобы:-

Allen Gewalten
Zum Trutz sich erhalten;

какъ говоритъ магъ въ зингшпилъ Лила.

## § 13.

Рожеръ Бэконъ и Өома Аквинскій были современниками. Одинъ преслъдовалъ мнимое знаніе, гово-

риль о сознаніи своего незнанія и явился однимь изъ творцовъ нашей культуры<sup>213</sup>. Пругой утверждалъ. что онъ все знаетъ, что все уже открыто и извъдано Аристотелемъ и отцами церкви, а что дальнъйшему изследованію необходимо положить предель. Одинь стояль на человъческой позиціи и сь нея вавоевываль элементы (даже духовь хотъль побъдить математикой). другой стояль на теософской повиціи. составляя табель о рангахъ сверхчувственныхъ проповъпованъ о непогръшимости существъ И папы. Римская Церковь, которая никогда ошибалась въ опредъленіи того, что ей враждебно и что ей на пользу, разръщила, какъ хорощо всъмъ извъстно, споръ Өомы и Рожера очень просто: Өому она объявила величайшимъ авторитетомъ въ богословіи и канонизировала, а Рожера сгноила въ тюрьмъ.

Теософія—толерантна, но какъ своего рода католичество. Теософія повидимому защищена со всѣхъ сторонъ, ибо у нея в с е. Но это в с е—позавчерашнее и не свое; свое состоитъ только изъ соуса, которымъ всѣ взаимноисключающія составныя части пропитываются. Всѣ эти частицы, отовсюду собранныя, подвергаются тщательной мета-химической перегонкѣ и въ такомъ денатурализованномъ видѣ согласовываются какъ на страницахъ оккультныхъ изданій, такъ и въ душахъ членовъ тео-антропософическихъ обществъ.

Но теософія также и нетерпима и опять-таки. какъ своего рода католичество. Можешь думать про себя и вслухъ что угодно и какъ угодно, только признай абсолютизмъ основъ «подлинной духовной науки». Лишь то, что безусловно не согласуемо съ ней, въ особенности кантіанство и коперниканство, пресладуется съ яростью ісзунтовь, хотя и безъ ихъ остроумія. Если бы нащелся такой ловкачъ, который сумълъ бы примирить Сокровенное знаніе съ Критикой чистаго разума и съ De revolutionibus orbium coelestium. то странно-пріимная теософія приняла бы на широкое лоно свое и заблудившихся критицистовъ (по ея терминологіи: матеріалистовъ); по появленія же такого хитроумца она даетъ понять, что съ дуалистическимъ міропониманіемъ нѣтъ доступа въ райскіе сады теософіи. Ясно, что теософія и культура-явленія. вытьсняющія другь друга.

Оттого же несовмъстима теософія ни съ религіей, какъ со сверхкультурнымъ моментомъ, ни съ наукой, точной, строгой наукой о природъ, какъ съ системой проэкцій, направленныхъ на относительное, но върное знаніе природы, и отказывающейся отъ безусловнаго постиженія и суевърнаго исканія «сверхчувственныхъ сущностей» и первопричинъ. Теософіи остается только одно: замънить собою религію и замънить науку

(католичество тоже неизмѣнно стремилось замѣнить науку!). То и другое она дѣлаетъ въ настоящее время. Но только недалекіе или хотя и глубокіе, но ослѣпленные люди способны смѣшивать замѣну съ объединеніемъ въ верховномъ началѣ. Отъ внимательнаго взора не ускользнетъ порочный дуализмъ теософическихъ замѣнъ, порочный потому, что этотъ дуализмъ представляетъ собою не вилку, а два отдѣльныхъ стержня.

«Антропософическому Обществу должно быть чуждо дъйствованіе за или противъ того или другого религіознаго направленія, такъ какъ это общество намъревается посвятить свою дъятельность изслъдованію духа, а не задачамъ какого либо исповъданія» 214. Это-одинъ стержень: теософія (или антропософія) замъняеть собою науку. Штейнерь, конечно, считаеть необходимымь читать введеніе, часть общую и части особенныя къ нъкой «положительной» наукъ, называемой «сокровеннымъ знаніемъ». Но если читатель думаеть, что Штейнерь всего-на-всего Geheimwissenschaftler, то онъ глубоко ошибается. Онъ ведетъ къ новой церкви; религія-воть основа его дъятельности, «тактически» прикрытая извнъ. Доказательство налицо-храмъ въ Дорнахѣ (близъ Базеля) и мюнхенскія «мистеріи». Конечно, замѣняя собою религію и даже Церковь, теософія (за отсутствіемъ

въ ней своихъ живыхъ догматовъ, именно потому, что въ качествъ знанія и притомъ абсолютнаго знанія тайнъ, она догматична) ставляеть собою нькое круговращение религиозныхъ системъ вокругъ теософическаго стержня; но такое круговращение, какъ остроумно сказаль кто то изъ критиковъ, повидимому близко подощедшій къ теософіи, даетъ только иллюзію отпластованія какихъ то новыхъ широтъ и глубинъ, подобно тому какъ вертящійся на палкъ кругъ даеть иллювію расширенія его краевъ. Но спращивается, кому изъ имъющихъ религію это надо, будь онъ магометанинъ, буддистъ, іудей или христіанинъ, безразлично? Только потерявшій религію или никогда ея не имъвшій пойдеть на такую замьну. Сами же въроисповъданія въ свою очередь и вовсе не нуждаются въ теософическомъ стержив и вращеніи по краямь. Въ каждомъ въроисповъданіи бьетъ ключомъ своя жизнь, есть свои досель не ръшенныя антиноміи, свои углубленія, свои осложненія. Въ Церкви, какъ замъчаетъ тотъ же критикъ, жизнь не прекращается, ибо и то, что противъ изъ нея все еще не совсъмъ внъ ея сферы. Строить или перестраивать туть, въ этомъ кругу,-и законно, и жизненно.

Теософія все соединяєть (кромѣ того, что бьеть ее по ея абсолютизму); она соединяєть и все «цѣнное» всѣхь религій. Этимъ противополагаєть она себя евангельскому ученію Іисуса Христа уже формальноотрицательно; Христосъ внесъ въ міръ раздѣленіе; и еще большой вопросъ, одобриль ли бы онъ вполнѣ даже ап. Павла, который быль съ іудеемъ, какъ іудей, съ эллиномъ, какъ эллинъ.

«Въ антропософическомъ обществъ могутъ братски совмъстно дъйствовать тъ лица, которыя основою любвеобильнаго совмъстнаго дъйствованія признають нъчто всеобще-духовное во всъхъ человъческихъ душахъ, какъ бы различны послъднія ни были въ отношеніи въры, народности, сословія, пола и т. д.»<sup>216</sup>. Но «всеобще-духовное» такъ неопредъленно-общо, что даже теософическаго любвеобилія не хватитъ, чтобы распластаться. Такое распластываніе, даже исходящее отъ любви, носитъ механическій внъшній характеръ. Органическое строеніе изнутри движется такою любовью, которая признаетъ на ряду и здоровую ненависть, не въ смыслъ ненавистническихъ поступковъ, а въ смыслъ нежеланія видъть не свое, не могущее стать своимъ:

Was euch nicht angehört, Müsset ihr meiden; Was euch das Inn're stört, Dürft ihr nicht leiden!<sup>216</sup>

Такъ сказалъ Гете. Хотя онъ и кръпко держался толерантности, но какъ практическаго (въ кантовскомъ смыслъ) результата субъективности познанія. а не какъ заповъди вульгарнаго либерализма или лукавой католической мудрости, стремящейся къ вселенскому охвату путемъ уступокъ въ томъ, что для нея второстепенно. Гете смотрълъ на религіозную нетерпимость, проводимую съ чувствомъ мъры и безъ насилій, какъ на нъчто нормальное и желательное; онъ предостерегаеть гдв то въ Dichtung und Wahrheit противъ чрезвычайнаго господства того, что онъ называеть Mässigkeitsprinzip, по которому надлежить примирять всь расходящіяся религіозныя возэрѣнія и найти широкій средній путь, которымъ могли бы двинуться несогласныя между собою исповъданія. Этотъ принципъ, по его мнънію, грозить вызвать равнодушіе къ религіи и шаткость въ исповъданіи.

Любовь и ненависть вмъстъ опредъляють выборъ, безъ котораго нътъ ни культуры, ни религіи; любовь наполняетъ, ненависть ставитъ необходимыя границы, причемъ границы эти во-внъ точно опредълимы внутреннимъ свободнымъ усиліемъ.

Религія и жиэнь тёсно связаны; идея и фактъ смерти въ построеніи религіи есть только одинъ изъ моментовъ; религія, которая вся была бы построена лишь изъ-за смерти и съ точки эрѣнія смерти, была бы непріемлема, по крайней мѣрѣ европейскимъ сознаніемъ; религія смерти, для которой земная кончина—не одинъ изъ основныхъ пунктовъ, а наиглавнѣйшій и притомъ исходный, все собою опредѣляющій пунктъ и которая всю живнъ разсматриваетъ только оглядываясь отъ смерти и отъ того, что по ту сторону этого момента, была отвергнута индо-арійцами и не прививается въ Европъ. Буддистъ и христіанинъ не могутъ быть въ одномъ обществъ; Христосъ самую смерть превратилъ въ источникъ жизни.

Та религія, что—д п я жизни и о жизни, не выставляєть абсолютно-объективныхь положеній, которыя остается только unbefangen (акритично) созерцать, подавляя въ себъ всякое чувство индивидуальной правоты. Поскольку это дълаеть христіанство (напримъръ въ лицъ такихъ создателей католической философемы, какъ Өома Аквинскій), постольку оно противъ Христа. Теософія—явный абсолютизмъ и въ значительной мъръ близка религіи смерти.

«Само по себъ теософское жизнепонимание въдь не для борьбы, а для примиренія, для сглаживанія противоположностей», говорить Штейнерь 217. Эти слова являются лучшей и наиболье показательной формулой теософской безжизненности. Религіозный критерій, призванный отдълять свое отъ чужого (чуждаго) и свидътельствующій о томъ, что въ данной религіозной системъ жизнь не прекрашается.такой критерій не только отсутствуєть въ системъ Штейнера, но и замъненъ противоположной ему задачей снятія различій между своимъ и чужимъ. Но только тоть, у кого никогда не было воистину своего.-выношеннаго шагъ за щагомъ или мгновенно дарованнаго, какъ личное откровение. -- только тоть, кто не испытываль святой ревности върующаго. и притомъ ревности въ обоихъ ея смыслахъ, т.-е. остраго чувства обладанія и неутолимой воли къ преобладанію исповъдуемой истины, только тоть можеть ставить себъ задачей Ausgleich: «сглаживаніе противоположностей» и отказъ отъ борьбы! Музейное отношение теософіи къ «чужому» показываеть. что «свое» у нея--мертво.



Такъ заканчиваю я свою первую книгу Размы шленій о Гете острымъ споромъ съ теченіемъ,

главный представитель котораго эаслуживаетъ уваженія.

Утещеніемь и оправданіемь въ этой, отчасти печальной, необходимости (такова судьба этихъ Размышленій—открыться по полемическому поводу) является глубокое убъжденіе, что и здѣсь, въ этомь Приложеніи, которое при желаніи пегко можно было бы украсить и вооружить весьма многими гетевскими цитатами, отразился, хотя бы и въ безконечно поблѣднѣвщемъ видѣ, ревностно усваиваемый мною во всей его чистотѣ образъ мыслей Гете...

Multum adhuc restat operis.

#### Припожение II.

## къ портретамъ гете.

## § 1.

Для первой книги Размышленій я остановиль свой выборь на двухь бюстахь Гете работы Александра Триппеля (1744—1793) и Христіана Даніэля Рауха (1777—1857).

Основанія къ тому слѣдующія:

- 1. Желательно было открыть рядь портретовь воспроизведеніемь работь наиболье даровитых художниковь, которымь удалось передать подлинныя черты Гете. (Геніальный скульпторь, Пьерь Жань Давидь создаль въ 1829 г. великольпный образь невъдомаго «олимпійца», въ которомь отдъльныя личныя и племенныя черты Гете тонуть въ чуждомь ему идеально-романскомь типъ).
- 2. Необходимо было дать изображенія и молодого, и стараго Гете, такъ какъ духовный образъ Гете,

поскольку онъ слагается по физіогномическимъ даннымъ, не можетъ быть цѣльнымъ, если держатъ передъ собою только одно изъ двухъ изображеній.

3. Важно было, наконецъ, чтобы воспроизведенія не служили только украшеніемъ книги, но чтобы они сами иллюстрировали текстъ и находили въ отдъльныхъ мъстахъ его комментарій къ себъ.

Между прочимъ, отъ внимательнаго взора не ускользнеть, что оба портрета (и какъ разъ именно эти два) служать нагляднымь опроверженіемь основной ошибки Штейнера (ръшительно побудившей къ написанію всей книги), именно утвержденія, будто Гете не способенъ былъ къ глубокому самопознанію. Слъды страданій, связанныхъ съ этимъ процессомъ, уже достаточно явственны на лицъ 38-лътняго, тогда еще не скрывавшаго ихъ подъ маскою (замътною, напримъръ, въ отличной гравюръ 1791 г. Липпса), и тъ же слъды еще не сглажены въ 71 годъ покоемъ постигнутости (взирающимъ на насъ съ удивительножизненнаго рисунка Швердгебурта 1832 г.), достигнутости, которая неосвъдомленнымъ или неопытнымь, пожалуй, можеть быть сочтена скорье за прирожденную спокойную мудрость, нежели за выстраданную самопознаваніемь.

Два воспроизведенія, именно профилей, даны одного размъра для того, чтобы эритель легче могь убъдиться въ одинаковости пропорцій и линій обоихь бюстовъ. Это обстоятельство подтверждаеть наше предположеніе объ особенно точной передачъ дъйствительныхъ чертъ лица Гете и тъмъ, и другимъ ваятелемъ, о върности ихъ натуръ, несмотря на яркую фантазію, руководившую здъсь ръзцами.

#### § 2.

Существують два мраморныхъ варіанта работы Триппеля: арольсенскій 1787 г. и веймарскій 1790 г. Лишь при внимательномъ сравненіи удачныхъ фотографій замѣчается между ними, довольно рѣшительно, хотя и нѣжно проведенное, различіе въ элементахъ настроенія. Чтобы подчеркнуть это различіе, бюсть арольсенскій воспроизведенъ съ гравюры 1881 г. В. Унгера [1], который обострилъ, провелъ дальше экспрессію этого перваго варіанта, сработаннаго въ Римѣ для князя Вальдекскаго и находящагося въ замкѣ Арольсенѣ. Второй варіантъ—для герцога Веймарскаго—воспроизведенъ [2] съ фотографическаго снимка, сдѣланнаго по заказу управленія веймарской великогерцогской библіотеки, въ залѣ которой этотъ варіантъ хранится.

Самъ Триппель въ письмѣ князю Вальдекскому (18/XI 1788) слъдующимъ образомъ говоритъ о своемъ произведеніи: «бюстъ—въ антич-

номъ стилѣ; длинные волосы свободно падаютъ прядями, но спереди положены такъ, что даютъ форму головы Аполлона»... Здѣсь слѣдуетъ замѣтить, что какъ разъ въ то время и Гете и Триппель восхищались головою Аполлона изъ собранія Giustiniani; такъ что Ф. Іонасъ очевидно правъ, утверждая въ своей работѣ 218, что «именно эта голова Аполлона оказала вліяніе на Триппеля при аполлинизаціи имъ головы Гете»... Далѣе, въ своемъ письмѣ Триппель говоритъ, что «Гете, а также и всѣ другіе, видѣвшіе его работу, остались о ч е н ь довольны сходствомъ».

Концы хламиды, покрывающей часть груди, скрыплены маскою трагической музы. И не безъ символическаго значенія. Аполлинизація и сходство (съ будто уравновъшенной моцартовскою натурою Гете)на лицо; но по всъмъ чертамъ арольсенскаго варіанта разлить humor tragicus, всюду проступаеть скорбь, которую силился подавить въ себъ Гете въ Италіи. скорбь, переходившую временами въ терпкую горечь. которая въ томъ же 1787 г. запечатлъна на превосходномь полотнъ Тишбейна. Помимо остроты вслъдствіе этой непреодольнной скорби. отъ адольсенскаго варіанта въеть діонисическимь буйствомь глубоко заложенныхъ неизжитыхъ силъ. Въ веймарскомъ варіанть Діонись значительно отступиль Аполлономъ: соотвътственно этому трагичеркая маска снята съ хитона; выраженіе лица—болѣе мягкое и спокойное. Гете—уже за сорокъ. Первая великая побѣда надъ собою—уже за нимъ...

Goethe vierzig Jahre alt Ein Apoll an Wohlgestalt etc.,

какъ совершенно правильно въ виршахъ пояснялъ въ свое время посътителямъ веймарской великогерцогской библіотеки одинъ изъ ея служителей, указывая на бюстъ...

## § 3.

По вопросамь о сходствъ и объ аполлинизаціи бюста Триппеля далеко не всъ согласны между собою. Считаю поэтому нелишнимъ ближе коснуться этихъ спорныхъ пунктовъ. Дъло въ томъ, что самъ Гете, то ръшительно утверждалъ сходство, а то какъбудто выражался уклончиво: «я ничего не имъю противъ того, чтобы и дея, словно я былъ собою именно таковъ, сохранилась въ міръ». Это показаніе обычно приводится противниками трактовки Триппеля. Но въ томъ же письмъ (12/IX 1787) Гете говоритъ: «мой бюстъ очень хорощо удался, всъ довольны имъ. Конечно, онъ сработанъ въ прекрасно мъ и благородномъ стилъ, и я ничего не имъю противъ и т. д.». Кто знаетъ, что означало

въ устахъ Гете слово стиль (противоположность манеръ), тотъ, сообразивъ, что слова schön и edel еще возвышаютъ и безъ того высоко-понимаемое, высоко-измъряемое значеніе слова стиль, пойметъ, что, разъ идеализированіе (не идеализація) въ сторону красоты и благородства такъ чрезвычайно удалось ваятелю, то ему, Гете, нельзя было, констатируя это, не прибавить: «я не имъю ничего противъ и т. д.». Но Гете, являясь здъсь натурою, моделью, едва ли и можетъ быть привлеченъ единственнымъ судьею въ этомъ споръ. Обратимся къ тому, что говорять спеціальные изслъдователи.

Ф. Шталь въ своей изящной книжкѣ 219 прежде всего совершенно неосновательно утверждаетъ, будто Гете безучастно отнесся къ работѣ Триппеля, вслѣдствіе недопустимаго отклоненія отъ правды и не видя въ бюстѣ настоящаго сходства. Извѣстно, однако, что во время моделлированія Гете велъ бесѣду съ Триппелемъ о канонѣ человѣческаго образа и о характерныхъ отступленіяхъ отъ него; вспоминая съ удовольствіемъ часы, проведенные въ мастерской Триппеля, Гете говоритъ, что бесѣда на эту тему была особенно поучительна и менно при данныхъ обстоятельствахъ... Другими словами, Гете занимался во время сеансовъ автофизіогномикою, ревностно изу-

чая отступленія чертъ своего лица отъ канона и внимательно слъдя за возможными отступленіями ръзца художника отъ того, что индивидуально изваяла сама природа. Едва ли можно назвать это безучастіемъ.

Шталь отрицаеть, далье, типь Аполлона въ работь Триппеля и склоняется скоръе къ тому, чтобы видъть въ ней вліяніе изображенія Александра Великаго, которое приписывается Лисиппу, такъ какъ будто только у Зевса и у считавшаго себя сыномъ его, Александра, прядь волосъ посерединъ лба распадалась по-львиному—надвое. Это сомнительное утвержденіе, между прочимъ, приводится Шталемъ въ доказательство того, что относящаяся приблизительно къ тому же времени терракотовая голова Гете работы «неизвъстнаго» ваятеля есть не что иное, какъ предварительный этюдъ Триппеля.

Извъстно, что Шталь оказался неправъ: три года спустя послъ выхода въ свътъ его изслъдованія, было безповоротно установлено, что этимъ неизвъстнымъ ваятелемъ былъ не кто иной, какъ веймарскій скульпторъ М. Г. Клауэръ, въ чемъ для меня впрочемъ никогда и не было сомнъній, ибо весь характеръ, какъ воспріятія зримаго и незримаго образа Гете, такъ и творческой передачи его—одинъ и тотъ же въ изваяніяхъ, сработанныхъ Клауэромъ въ 1779 и

въ 1789 гг. Только тридцатильтній Гете является у Клауэра—біографически совершенно точно—утомленнымъ и страждущимъ поэтомъ съ гераклитовской и тристановской складкой въ лицъ, сорокальтній же—воспрянувшимъ и многое преодольвшимъ героемъ, дъйствительно напоминающимъ (особенно въ фрагментъ, найденномъ Вильгельмомъ Боде въ Веймаръ) нъкоторыми чертами, и въ особенности сочетаніемъ пламенности и стойкости, дошедшія до насъ изображенія великаго македонца и отчасти консула Наполеона Бонапарта.

Впрочемь, какъ утверждаетъ извѣстный портретистъ Карлъ Бауэръ въ своемъ изслѣдованіи <sup>220</sup>, профиль бюста Триппеля напоминаетъ профиль Александра изъ мюнхенской Глиптотеки, а фасъ фрагментарнаго этюда Клауэра—фасъ того же Александра. Отсюда и Бауэръ хочетъ видѣтъ въ бюстѣ Триппеля скорѣе черты гомеровскаго Громовержца Кроніона, нежели возвышенно-надменное выраженіе, свойственное Аполлону <sup>221</sup>.

Но аполлинизмъ вовсе и не долженъ быть непремънно связанъ съ типомъ Феба-Аполлона, выработаннымъ во время расцеъта эллинскаго ваянія. Разбирая черту за чертою, отвергнешь сходство Гете съ любымъ изображеніемъ Аполлона. И въ то же время трудно отръшиться отъ идеи этого сходства. Внъшность Гете, приближавшагося къ сорокальтію, являеть собою болье, нежели внышность кого либо другого изъ великихъ историческихъ дъятелей, соверщенное воплошеніе аполлиническаго начала. Конечно Аполлонь въ Гете германизировань: такъ напримъръ. нътъ эллинскаго отсутствія переносицы, которое придаеть лицу совершеннъйшую законченность, сверхчеловъчность, говоря о нераздъльности чувства, воли и разума, но которое въ случав утрировки или при недостаточной въскости и красотъ нижней части лица даеть всей физіономіи характерь нізноторой самодовльющей тупости. Болье вглубь идущія, индивидуальнье развитыя линіи переносицы на лицахь германскаго (и вообще ново-европейскаго) типа придають физіономіи большую живость, остроту, неръдко и неустойчивость. Есть портреть юнаго Гете съ грустнымъ и усталымъ выраженіемъ, портреть Гете-Вертера (работы неизвъстнаго художника 1773 — 4 г.) 222; на этомъ портреть, гдъ чувствуется несогласованность отпъльныхъ именно переносица особенно подчеркиваетъ неуравновъщенность, въ стращной борьбъ начавшееся становление личности Гете: въ бюстъ Триппеля мы удивляемся тому, какъ всъ черты гармонизировались, не утративъ ничего изъ своихъ особенностей и какъ по иному осмыслились линіи, соединяющія лобь съ носомъ; онъ подчеркивають глубину и тъмъ еще возвыщають цънность достигнутой гармоніи.

## § 4.

Glaubt Dir weislich zu schonen, indem er die Kraft dir des Wolfes

Und des Löwen Grimm und Stolz raubt, die Dich bezeichnen.

O die Künstler vergessen, wie viele Naturen in Dich nur Mischte die Mutter Natur: sie jubelte, da sie Dich hinstellt <sup>223</sup>.

Такъ сказалъ по поводу одного неудачнаго портрета Гете знаменитый физіогномисть Лафатеръ.

Если одни портреты подчеркивали «волчье» въ Гете (напримъръ, Краувъ 1776), то другіе и прежде всего оба мраморныхъ бюста Триппеля и три терракотовыхъ скульптурныхъ этюда 1789 г. Клауэра (два изъ нихъ найдены въ 1907 г.) отмътили его «львиность». Въ томъ, что это обоими ваятелями выражено было, между прочимъ, и трактовкою волосъ,—въ этомъ согласіи нътъ ничего страннаго, если принять во вниманіе тяготъніе тогдашней скульптуры къ античному искусству и основательное изученіе послъдняго художниками подъ вліяніемъ и руководствомъ Винкельмана. Наконецъ, у Гете были

великолѣпные волнистые волосы и, во время сеансовъ, свободные отъ щипцовъ, помады и пудры парикмахера, они сами по себѣ могли естественно лечь именно такъ, что оба ваятеля, безо всякаго художественнаго насилія надъ «натурою», стилизировали ихъ пряди.

Что Клауэръ не отмътилъ косоличія Гете въ своей первой работь 1779 г. и сдълаль это только во второй работъ 1789 г., т.-е. два года спустя послъ обнародованія работы Триппеля, не служить вовсе доказательствомъ ни того, что (какъ полагаетъ Шталь) эта работа 1789 г. принадлежить ръзцу Триппеля, а не Клауэра, ни даже того, что Клауэръ увидълъ впервые характерный «недостатокъ красоты» не на живомъ лицъ Гете, а на вальденскомъ бюстъ 1787 г. Самъ же Шталь правильно указываеть на то, что подобныя аномаліи становятся замътнъе лишь въ болъе эръломъ возрасть; то, чего никто ни изъ художниковъ, ни изъ физіогномистовъ, не замъчалъ на лицъ тридцатилътняго, --- въ сорокалътнемъ само собою одновременно открылось взорамъ каждаго внимательнаго, въ томъ числъ Триппеля и-независимо отъ него-Клауэра. Это соображение приводится здъсь не столько въ самостоятельности трактовки сколько въ доказательство, подчась очень хорошаго, натурализма художниковъ XVIII въка, которые ввиду ихъ любви къ античному, у сверхнатуралистовъ X1X вѣка прослыли за отрѣшенныхъ отъ жизни академистовъ; въ частности же, какъ доказательство того, что «натура» наблюдалась идеалистомъ Триппелемъ съ педантическою вѣрностью, которая выразилась въ безбоязненной и не замаскированной (какъ впослѣдствіи у Рауха) передачѣ косоличія Гете.

Бюсть Триппеля есть искусство «прекраснаго и благороднаго стиля», а одною изъ «величайшихъ запачъ» такого искусства, по словамъ Гете (гдъ то оброненнымъ имъ въ его автобіографіи), является: «durch den Schein die Täuschung einer höheren Wirklichkeit zu geben». Выполненіемь этой «величайшей задачи» въ работь Триппеля Гете и его современники остались довольны. Но это отнюдь не означаеть. что. благодаря «высшей дъйствительности». которая сквозить за чертами Гете Триппеля, эти черты всюду прекраснъе, нежели то было въ болъе «низшей» дъйствительности. Гете, ходившій по римскимъ улицамъ, навърно былъ прекраснъе, нежели всь его изображенія. Конечно, бюсть Триппеля есть лучшее произведение этого ваятеля и одинъ изъ удачнъйшихъ портретовъ вообще, но еще большой вопросъ, которая изъ задачъ, та внутренняя «величайшая», упомянутая Гете, или ближайшая более внъшняя, спеціально-портретная, выполнена Триппелемъ соверщеннъе. Во всякомъ случаъ, отдъльныя

черты бюста Триппеля допустимо критиковать, какъ менъе удавшееся, и притомъ вовсе не вслъдствіе идеализаціи, какъ то полагаетъ большинство. Такъ, лобъ у Гете былъ, по мнънію Карла Бауэра, прекраснъе и даже античнъе, нежели удалось моделлировать Триппелю. Кромъ того, вслъдствіе нъкоторой откинутости назадъ верхней части, лобъ Гете безъ спущенныхъ прядей производилъ болье лучистое впечатлъніе, чъмъ получаемое по бюстамъТриппеля.

Историко-литературно можно разсматривать Гете е Триппеля, какъ портретъ автора Ифигеніи и исполнителя роли Ореста. Однако, если взять явленіе Гете безотносительнѣе и вникнуть въ черты того, кто быль его spiritus rector, кто духовно направляль всю его дъятельность, то слъдуетъ признать, что геній Гете никъмъ не показанъ ярче, нежели Триппелемь; внѣшній же образъ переданъ по меньшей мъръ достаточно върно и живо.

Созерцая Гете, какъ его точно передалъ, хотя и «сквозь античную призму» увидълъ Триппель, взоръ другого (современнаго намъ) художника, именно тонкаго аналитика Карла Бауэра, констатировалъ «типовую правильность эллинскихъ идеальныхъ образовъ»; «богу поэтовъ», говоритъ Бауэръ 224, «эллины дали форму глаза Гете; своему величайщему поэту,

Гомеру, форму лба Гете и т. д.; можно было бы чисто археологико-физіогномическимъ путемъ прослѣдить и доказать по головѣ Гете прирожденность его поэтическаго дара».

Одинъ же изъ почтенныхъ изслѣдователей Гете, бывшій главный библіотекарь въ Веймарѣ Шёлль, указываетъ въ своей работѣ 225 на то, что цѣлый рядъ краніологовъ, физіогномистовъ и художниковъ, которые видѣли Гете при жизни и занимались сравнительнымъ изученіемъ его изображеній, признали за Триппелемъ «пальму первенства и какъ за вѣрнѣйшимъ портретомъ Гете».

## § 5.

Христіанъ Даніэль Раухъ четырнадцатилѣтнимъ мальчикомъ участвовалъ въ распаковкѣ и установкѣ въ Арольсенѣ бюста Гете, который Триппель выполнилъ въ мраморѣ для князя Вальдекскаго. Это произведеніе воспламенило его фантазію, и съ тѣхъ поръ онъ жилъ надеждою достичь «вершины своего счастія», т.-е. оказаться когда-нибудь достойнымъ созданія образа Гете 226.

Несмотря на то, что, создавъ бюстъ Гете [3, 4], Раухъ не только достигъ желанной имъ вершины, но и чрезвычайно быстро обрълъ популярность, прославленный критикою въ качествъ безусловно лучще всъхъ разръ-

шивщаго трудную проблему портрета Гете,—по прошествіи нѣкотораго времени, когда вошли во вкусъ сѣраго «реализма» середины XIX вѣка, возникли крупныя сомнѣнія въ цѣнности знаменитаго изваянія.

Довъріе къ такъ называемому портретному сходству тъмъ слабъе, чъмъ монументальнъе разработаны черты изображеннаго; такова ужъ «психологія» средняго человъка, въ особенности «мыслящаго реалиста» прошлаго столътія: онъ не можетъ допустить монументальности, если не узрълъ ея во плоти. Да и въ послъднемъ случаъ пять минутъ спустя онъ готовъ не повърить собственнымъ глазамъ.

Отсюда были и есть такіе, которые хотять видѣть въ бюстѣ Шадова бо́льшую жизненность, а потому и большую близость къ натурѣ, чѣмъ у Рауха. Такой приговоръ выносится несмотря на то, что въ техникѣ Рауха по вѣрному замѣчанію одного критика (Zarncke <sup>227</sup>) съ геніальною смѣлостью сочетались пріемы ваянія изъ дерева и изъ мрамора. Въ послѣдній вносится благодаря этому особенная жизненность при полномъ сохраненіи монументальности. Однако, если монументальность в и дятъ, но не хотять ея, то жизненности хотять, но не видять...

Одновременно, въ одни и тѣ же сеансы, моделлировали Гете два ваятеля: «классикъ» Раухъ и «романтикъ» Христіанъ Фридрихъ Тикъ (младшій братъ

поэта Лудвига Тика). Первый даль могучаго, дѣятельнаго, властнаго; второй—погруженнаго въ мечты глубоко-созерцательнаго; но доброта и благостность и тамъ, и здѣсь. Онѣ и являются коренными и центральными чертами Гете, особенно старца Гете.

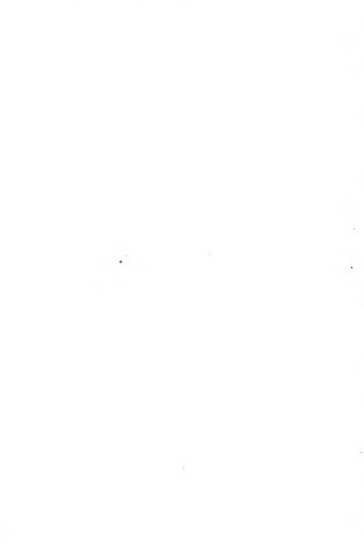
Цельтеру, который нашель, что Раухъ глубже заглянуль въ Гете, нежели его предшественники, Гете отвъчаеть (9/XI 1820): «бюстомъ Рауха я очень доволенъ. Если бы онъ ото всъхъ скрылъ его въ гипсъ и впервые выставилъ, отработавъ въ мраморъ, то о проблематичномъ, что и теперъ въ этомъ бюстъ еще заложено, вовсе бы и не поднималась ръчь».

«Проблематичное» заключалось прежде всего въ поворотъ головы, который, по мнънію многихъ, придаетъ всъмъ чертамъ лица нъкоторую натянутость, далъе въ чрезмърной «строгости и характеристичности», на что указывалъ 228 и самъ Гете, назвавъ гипсовый бюстъ работой предварительной (Vorarbeit zum Marmor), всъ ръзкости которой въ мраморъ, какъ благодаря матеріалу, такъ и связанной съ нимъ техникъ, неизбъжно сгладятся безъ утери значительности.

«Проблематичный» повороть головы направо связанъ съ косоличіемъ Гете: лѣвая сторона его лица была длиннѣе правой, правая сторона лобной кости была нѣсколько вдавлена и правый глазъ сидѣлъ глубже пѣваго. Гете самъ говорилъ по поводу этого косоличія, что природа дала ему затрещину (einen Nickfang)... Черезъ поворотъ направо большая длина пѣвой стороны черепа могла быть вполнѣ сохранена и въ то же время, словно, утаена, такъ какъ при такомъ поворотѣ мускулы слѣва удлинняются, а справа становятся короче; также и вдавленность становится менѣе замѣтною.

Раухъ по-своему, конечно, далъвеликолъпное ръщение портретной проблемы передачи косоличія, но сказать, что онъ вообще разръщиль ее, нельзя. Въ подходъ къ ней Триппеля, несмотря на то, что онъ еще «академичнъе» Рауха, больще смълости и простоты. Онъ почувствоваль, что имъющая явный, хотя и загадочный смыслъ сдвинутость, характерная диспропорція лица указуеть на необычайность духовно-дущевнаго сочетанія; указуеть на геніальность, на индивидуальную достигнутость работы, произведенной здъсь самою природою: именно сдвигая, ищеть она своего жизненно-органическаго равновъсія, борясь съ косностью механически дъйствующихъ законовъ, съ мертвеннымъ равновъсіемъ математически-точной симметріи, т.-е. равенства праваго и лъваго, дъйствія и противодъйствія.





## предисловіе.

- <sup>1</sup> Brief an Herder 27/IX 1799, cm. Vorländer, Kant Schiller Goethe, S. 181.
  - <sup>2</sup> Въ переводъ подъ ред. Генкеля (СПБ 1906).
- <sup>3</sup> См. напр. Joseph Baer, Goethe-Bibliothek. 550 Werke. (Frankfurt am Main).
- 4 Разумвется такія работы, какъ Гельмгольца, Вирхова, Дюбуа-Реймона,—не въ счетъ; но къ сожалвнію онв по краткости своей не могутъ удовлетворить, въ особенности неспеціалиста. Со стороны принципіальной означенныя работы (особенно Гельмгольца) отчасти положены въ основу и моихъ разсужденій.
- <sup>5</sup> Нъмецкое изданіе: Band III, 1912, Heft 1 und 3. Русское изданіе: 1912—13. Книга первая и вторая. Москва, «Мусагеть».

## І. ВВЕДЕНІЕ.

<sup>6</sup> Такимъ образомъ (если оставить въ сторонъ трудно учитываемый, какъ спеціальность, оккультизмъ), Штейнерь является пилеттантомь очень крупнымъ и многостороннимъ. Противъ высокаго дилеттантизма нельзя построить никакихъ серьезныхъ возраженій, особенно въ наше время, въ эпоху слишкомъ далеко идущаго развътвленія знаній и умъній. И Ницше (по спеціальности филологь) быль дилеттантомь въ философіи, въ музыкъ, въ біологіи; и Гете во многомъ былъ пилеттантомъ. Но вотъ что посапно: въ юности Штейнеръ увлекался Ницше, написаль о немъ книгу (слъды этого увлеченія замътны и въ Goethes Weltanschauung), а между тъмъ пріему, главному для неспеціалиста, занятаго проповідью своего міровозэрънія, Штейнеръ ни у Ницше ни у Гете не научился, какъ не научился онъ ни у Гете ни у Ницше очень важной спеціальности-хорошей нъмецкой прозъ. Пріемъ, который имъется здъсь въ виду, этопревращеніе граждань ученой республики въ свою вспомогательную армію, состоящую изъ равно необходимыхъ рядовыхъ, офицеровъ и генераловъ; вмъсто этого Штейнеръ видитъ въ этой республикъ варварскую орду «матеріалистовъ» (какъ звучитъ огульная кличка, данная имъ представителямъ научныхъ спеціальностей). Отсюда—неизбѣжное впанудное доктринерство, постоянные наскоки въ предълы этой орды, неудачныя попытки биться въ ея предълахъ и ея оружіемъ; отсюда-досадной нестройной паутиной обносящіе интересно е зданіе его пропов'вдничества скучные лізсы слабыхъ полунаучныхъ доказательствъ; тамъ, гдв Ницше властно, не снисходя до доказательствъ, и зрекаетъ, впивается въ мозгъ отточенными афоризмами; тамъ, гдв Гете нізжно при нуждаетъ читателя видіть и осязать его истину, какъ нізкій ослівпительно-прекрасный въ своей пластичности образъ,—тамъ Штейнеръ хочеть логически утвердить всеисключающую правоту своего возэрінія.

<sup>7</sup> Допустимъ на мгновеніе, что теософическая система не есть проэктивизмъ, а абсолютное знаніе. Но тогда не надо теософу полемизировать съ частностями проэктивизмовъ (механизмъ, идеализмъ, матеріализмъ, спиритуализмъ и т. п.), а съ проэктивизмомъ, какъ таковымъ. Если же теософія сама—проэктивизмъ, то намъ нечего съ нею и стъсняться.

# II. ФИЛОСОФСКАЯ ПОЗИЦІЯ ГЕТЕАНСТВА.

<sup>8</sup> Гете избъгалъ для обозначенія своего отношенія къ природъ термина «натурфилософія» не только вслъдствіе довольно таки варварскаго характера этого словообразованія, но и потому, что, несомнънно философствуя о природъ, хотълъ подчеркнуть не логическое мышленіе, а интуитивно-идейное созерцаніе. Такъ, онъ пишетъ Шиллеру (28/VI 1798) по поводу одной книги о магнетическихъ явленіяхъ, что вотъ онъ снова заглянулъ въ мастерскую натурфилософа (Naturphilosoph) и естествоиспытателя (Naturforscher) и снова нашелъ опору себъ самому въ качествъ природосозерцателя (Naturschauer).

- <sup>9</sup> Отличнымъ пособіемъ для усвоенія цикла идей, объемлющаго связанныя между собою позиціи Канта, Гете и крупнѣйшихъ естественниковъ, являются двѣ главы о Гете и о Леонардо въ книгѣ Х.С. Чемберлена Кантъ, которую Форлендеръ въ своемъ изслѣдованіи Кантъ, Шиллеръ, Гете справедливо считаєтъ весьма поучительнымъ произведеніемъ, несмотря на нѣкоторыя односторонности обличающимъ въ авторѣ большое богатство духа.
- 10 Первою прививною можно считать изученіе Критики чистаго разума и Критики с пособности сужденія въ 1789—1790 гг., причемъ въ «лабиринтъ» первой онъ не вошелъ, несмотря на «большое прилежаніе», о которомъ сообщаетъ въ письмъ отъ 18/ІІ 1789 къ своему зятю, извъстному кантіанцу Рейнхольду, поэтъ Виландъ;

что же касается Критики способности сужденія, то отъ нея Гете быль съ самаго начала въ большомъ восхищеніи: «ей я обязанъ высокорадостной эпохой моей жизни» (см. Einwirkung der neuern Philosophie); Гете взялся за это произведеніе Канта, закончивъ свой первый опытъ Метаморфозы растеній, и много льть спустя сказаль Эккерману (11/1V 1827), что написалъ Метаморфозу, не подозрѣвая объ ея совершенномъ согласіи съ духомъ ученія Канта...-Считаю необходимымъ тутъ же замътить, что самый фактъ, самую возможность окончанія Метаморфовы растеній (т.-е. небольщой работы, состоящей изъ 123 афористическихъ параграфовъ и вышепшей въ 1790 г.) я ставлю въ теснейшую (хотя самимъ Гете не осознанную) связь съ усерднымъ чтеніемъ Критики чистаго разума, ибо безъ нея онъ не смогъ бы изъ крайне возбужденнаго, почти лихорадочнаго «становленія» перевести свою теорію временно въ состояніе «бытія», приблизительнаго отвердънія, безъ чего немыслимо зачести своихъ возэрвній на бумагу; полагаю, что Кантъ оказаль Гете тутъ незамъченную, но, однако, не меньшую услугу, нежели Линней, характерная выдержка изъ Prolepsis plantarum котораго поставлена Гете эпиграфомъ къ Метаморфозъ.

- <sup>11</sup> «Какой великій примъръ подали намъ въ своей дружбъ Гете и Шиллеръ», сказалъ однажды Пушкинъ въ салонъ Смирновой (см. Записки, стр. 298).
- 12 См. Первое знакомство съ Шиллеромъ (Biographische Einzelheiten).

Правда, сочинение Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklären, какъ было уже сказано, напечатано въ 1790 году, но Гете самъ признаетъ въ статъъ S с h i c k s a l d e r H a n d s c h r i f t (Zur Morphologie), что ему совершенно ясны были тъ огромныя внутренния препятствия, которыя ожидали въ дальнъйшемъ его идею на пути ея раскрытия.

- 13 Всякій догматическій, безусловный монизмъ приводитъ къ матеріализму, даже тотъ, что изо всѣхъ силъ старается быть спиритуалистическимъ.
- <sup>14</sup> Этотъ 710-ый афоризмъ Форлендеръ выдвигаетъ поэтому совершенно справедливо, какъ подлинно-кантіанскій (см. Kant, Schiller, Goethe. S. 258).
- <sup>15</sup> Sprüche in Prosa №№ 710—712 (Hempel-Ausgabe).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Kr. d. r. V. S. 375.

17 Kr. d. U. § 70. S. 312 ed. 1790.

«Во внутренней намъ неизвъстной основъ природы можетъ быть оба сцъпленія—физико-механическое и цълевое—связаны въ однихъ и тъхъ же вещахъ единымъ принципомъ, но нашъ разумъ не въ состояніи ихъ объединить въ таковомъ».

18 Kr. d. U. § 45.

19 Какъ показываетъ буквальный смыслъ словъ speculor и intueor, моменть видьнія, узрынія—налицо какъ въ спекулятивизмъ, такъ и въ интуитивизмъ, вслъпствіе чего оба типа мышленія тъсно связаны съ порожденіемъ идей. Спекуляція направлена болье на то, что внъ и сверхъ природы, тогда какъ интуиція болье привязана къ чувственно-воспринимаемому. Спекулятивисть окрашиваеть явленія внешняго міра и построяеть ихъ порядокъ согласно даннымъ внутренняго опыта; интуитивисть наобороть выявляеть эти данныя, пользуясь образами и красками міра внъшняго. Такъ приблизительно надо брать эдъсь это противопоставленіе, имъя ввиду, что смыслъ, какой впослъдствіи придань быль спекуляціи Шеллингомъ или Гегелемъ, Шиллеру не могъ быть извъстенъ

Heinroth, Anthropologie. S. 389.

- <sup>21</sup> Bedeutende Fördernis durch ein einziges geistreiches Wort. 1823.
- $^{22}$  Гельмгольцъ разсматриваеть Ученіе о цв втахъ, какъ попытку спасти «непосредственную истину чувственнаго впечатлѣнія отъ нападокъ науки» и объясняеть острую полемичность Гете и его непримиримость именно этимъ намѣреніемъ (Helmholtz, Ueber Goethes naturwissenschatliche Arbeiten).
- <sup>23</sup> Es soll die Erforschung des in allem Sinnlichen verborgenen Uebersinnlichen gefördert und der Verbreitung echter Geisteswissenschaft gedient werden (Entwurf der Grundsätze einer Anthroposophischen Gesellschaft).
- Wir Ausgeburt zweier Welten... cm. Sprüche in Prosa. № 785 (Hempel-Ausgabe).
- 25 «Неизвъстная намъ внутренняя основа природы», о которой говоритъ Кантъ, «основа», гдъ слиты causa finalis и causa efficiens, не есть объективное нутро природы, какъ предмета; именно «о с н ова»—«внутрення», а не сама природа имъетъ свое— «внутри и снаружи»; основа (Grund) означаетъ собою базисъ опыта, какъ субъективно-объективнаго про-

дукта. Этоть базись при мыслимомъ своемь углубленіи до единаго начала взываеть къ приложенію внутрення го опыта. Однако послѣдній не въ состояніи ни замѣнить собою внѣшній опыть, ни въ союзѣ съ послѣднимь дать результаты, аналогичные тѣмъ, которые получаются при послѣдовательномъ проведеніи внѣшняго опыта, заостреннаго какою либо идеей или гипотезой. Воть почему съ точки эрѣнія критицизма Канта поиски этой «намъ неизвѣстной внутренней основы природы» относятся къ «авантюрамъ разума», культурная цѣнность которыхъ зависитъ всецѣло отъ способности мыслителя къ метафизическому полету.

## 26 Brief an Fr. v. Müller, 24/V 1828.

Выраженіямъ Гете «матерія—безъ духа и духъ— безъ матеріи» отнюдь не слѣдуетъ придавать смыслъ шеллинговой идентификаціи. Внѣшне—терминологически—Гете (по собственному его признанію) впадалъ въ шеллингіанство подъ вліяніемъ частаго общенія съ самимъ Шеллингомъ и его сторонниками; но по существу онъ былъ чуждъ этой философіи не менѣе, а м. б. болѣе, нежели гегеліанству. 22/IV 1823 Гете жаловался канцлеру Мюллеру на путаницу, смущеніе и ретроградство, вызванные двусмысленными (zweizüngelnde) выраженіями Шеллинга.

- <sup>27</sup> «Царство свободы, цѣнностей, культуры Гете противопоставляетъ совершенно дуалистически царству природы и возвышаетъ нравственную волю надо всею естественною обусловленностью». I. Cohn. Die Kantischen Elemente in Goethes Wetanschauung (Kantstudien. B. X).
- <sup>28</sup> Когда Кантъ въ предисловіи къ Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels восклицаєть: «дайте мнѣ матерію, я построю изъ нея міръ», онъ имѣетъ ввиду неизвѣстную субстанцію, надѣленную извѣстнымъ свойствомъ тяготѣнія, которое и дѣлаєтъ возможнымъ означенную постройку; сказать же: «дайте мнѣ матерію и я вамъ покажу, какъ можно было бы породить изъ нея гусеницу»—значитъ, по мнѣнію Канта, брать на себя задачу не только несоизмѣримо большую, нежели построеніе всего мірозданія, но и просто неразрѣшимую. Монизмъ, если онъ честенъ и послѣдователенъ до конца, не можетъ и не долженъ дѣлать различія между обоими вопросами.
- 29 Oede Weltentstehungstheorie—воть слово Штейнера обь этомъ твореніи Канта, которое дълаєть честь всему человъчеству, наряду съ Теоріей цвътовъ Гете, именно потому, что оно—творчество вполнъ свободнаго и мощнаго духа.

- <sup>30</sup> См. Kritik der reinen Vernunft. S. 374; Kritik der Urtheilskraft. § 70.
- 21 Пантеистомъ Гете называлъ себя въ такихъ случаяхъ ради сжатой формулы: терминъ пантеизмъ многозначимъ, а потому туманенъ; къ Гете онъ припожимъ отнюдь не въ томъ смыслъ, какой онъ имъетъ у Спинозы и не въ томъ, какой у современныхъ монистовъ, а лишь, какъ признакъ, отграничивающій «натурфилософію» Гете отъ одностороннихъ воззрѣній самодовольныхъ безбожниковъ съ одной стороны, и аскетическихъ гонителей природы, съ другой. И «пантеизмъ» Гете, какъ это ни странно звучитъ,--дуалистиченъ. Гете не заставляетъ Бога поглотить міръ и міръ у него не поглощаеть Бога и не занимается Гете безплодноотвлеченнымъ синтезомъ Бога и міра, а раздъляєть Природу и Бога и соединяєть ихъ, смотря по задачъ, которую пытается подвинуть къ рѣшенію.
  - 32 Einwirkung der neuern Philosophie.
- 33 На мысль—отказать Гете въ самопознаніи—не навело ли Штейнера популярное противопоставленіе «наивнаго» (въ смыслъ шиллеровской эстетики) Гете—«сентиментальному» (т.-е. познавшему себя, зара-

женному «рефлексіей») Щиллеру? Но въдь не можеть не знать Штейнерь, что самь Шиллерь никогда не называль Гете «наивнымь» поэтомъ въ своемъ отвлеченно-безусловномъ теоретическомъ а считалъ Гете сознательнымъ представителемъ «сентиментальной» эпохи, сохраняющимъ власть оставаться «наивнымъ» въ часы творчества: Шиллеръ въ лицѣ Гете видѣлъ яркій примѣръ сочетанія «наивности» и «сентиментальности», усматриваль въ его произведеніяхъ творчески-«наивную» обработку вполнъ пережитаго и осознаннаго «сентиментальнаго» содержанія. Переживать можно все; Шиллеръ преимущественно переживаль общія идеи; поэтому онъ щелъ отъ идей чаще, чъмъ отъ другихъ болье конкретно-чувственныхъ и болъе лично-жизненныхъ переживаній; Гете—наобороть, но и Гете шель иногда отъ идей (Wahlverwandschaften). Гете самъ считалъ свой высокотрагическій романь Избирательное родство проповъдью на слова Христа: «смотрящій на женщину съ вождельніемь-уже прелюбодъйствуеть съ ней въ сердцъ своемъ».

Виндельбандъ въ своей Прелюдіи (Aus Goethes Philosophie) по своему также ставить этотъ романъ Гете подъ знакъ идеи, послужившей невольно исходнымъ пунктомъ. «Die Wahlverwandschaften sind eine Art pcetischer Darstellung von Kant's

tiefsinniger Lehre über den empirischen und den intelligiblen Charakter».

34 См. Der Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt; въ этой стать отчетливо проявился и проблематизмъ и релативизмъ Гете.

85 Штейнеръ не понимаетъ, что категорическій императивъ есть раціоналистическая формула для ирраціональнаго понятія совъсти; Гете сказалъ гдъ-то о совъсти, что оболгать ее можно, но обмануть нельзя; Кантъ пытался математически точно показать, почему ее нельзя обмануть, и сдълалъ это въ своей Критикъ практически го разума, въ которой, разумъется, не мъсто было мистически или оккультно «изслъдовать» то безсознательное, въ которомъ (по выраженію Гете) «живетъ корень» человъческой совъсти.

<sup>36</sup> Только на идеалитетъ пространства и времени можетъ основополагаться «индетерминизмъ»; ф и л осо ф і я свободы, не признающая Канта, ео ірѕо подъ свободой разумъетъ нъчто противоположное, именно произволъ. Седьмая міровая загадка Дюбуа-Реймона, какимъ образомъ можетъ возникнуть свободная воля въ существъ, которое такъ связано

и обусловлено, что каждое дѣйствіе его вызывается пишь колебательнымь движеніемь атомовь, эта проблема эмпирически (все равно: геккеліанствомь или штейнеріанствомь, т.-е. естественно-исторически или акаша-хронически)—не разрѣшима; только трансцендентально она, оставаясь навсегда эмпирической загадкой, снимается тѣмъ соображеніемъ, что человѣкъ, какъ вещь въ себѣ,—свободенъ.

37 Можеть быть Штейнерь и вполив точно, но для себя лишь, или въ другомъ какомъ либо сочиненіи, разграничиваетъ указанныя четыре области. Въ затронутомъ же имъ вопросв о границахъ познавательнаго органа Гете эти области потеряли свои границы. Можетъ быть Штейнеръ не признаетъ гносеологіи или метафизики; это допустимо, но тогда необходимо решительно, во избежаніе недоразуменій, заявить объ этомъ. Въ Міровоз рені и Гете объ этомъ. Въ Міровоз рені и Гете объ этомъ нигде не говорится; скоре (въ противоречіе другимъ своимъ трудамъ) Штейнеръ нападаетъ въ разбираемомъ сочиненіи на мистику и логику, при чемъ въ этихъ нападкахъ чувствуется вліяніе боле Ницше, чемъ Гете.

<sup>38</sup> Einwirkung der neuern Philosophie.

- 39 Человъческій разумъ порождаєть, строго говоря, свою с х е м у по идеъ, которую онъ породить не можеть, ибо она внъвременна. Также разсудокъ порождаетъ свою схему по категоріи... Слова Erzeugnis однако не могутъ избъжать даже самые придирчивъвые неокантіанцы.
- 40 Курьезно, какъ Штейнеръ начинаетъ въ объихъ книгахъ съ протеста противъ «канто-платоновскаго» дуализма и кончаетъ тъмъ, что нечаянно принимаетъ ero (напр., Aesth. 35—37). Въ началъ Goethes Weltanschauung онъ борется съ «субъективизмомъ» Канта. а потомъ незамътно для себя, но очень замътно для читателя, впадаеть въ него (напр., W. 68). Далъе Штейнеръ то смъшиваеть идею съ «произвольной спекуляціей» (напр., W. 8), то чуть не молится на идею. Строго говоря следовало бы задать ему вопросъ: на какомъ основаніи онъ находить возможнымъ, считая Платона врагомъ человъчества, пользоваться терминомъ идея? Идей не было до Платона. Идея—его изобрътеніе или открытіе. И мысль эта объ идеяхъ настолько центральна для Платона, что отвергающій его, не сметь прикасаться и къ ней.

41 Что для Штейнера означаетъ «внутри» и «внѣ» можно видъть хотя бы изъ слъдующей фразы, ра-

зумъется въ связи со всъмъ контекстомъ: «подобно тому, какъ черезъ мозгъ (?!) внъшній міръ вбирается вовнутрь, превращается во внутреннее (verinnerlicht), такъ черезъ кровь этотъ внутренній міръ въ тълъ (?!) человъка превращается во внъшнее выраженіе» (Blut ist ein ganz besonderer Saft, 1910. S. 35).

- <sup>42</sup> Sprüche in Prosa. № 629 (Hempel).
- 43 Gespräche. 17/II 1829.
- <sup>44</sup> Laboulaye (Journal des Débats 6/V 1858). См. примъчанія G. v. Loeper'a къ Sprüche in Prosa.

## III. ОРГАНИЦИЗМЪ ГЕТЕ.

45 Въ статъъ Гете 1792 г. Der Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt читатель встрътитъ соображенія, которыя ясно свидътельствуютъ о томъ, что самъ Гете очень далекъ былъ отъ обезпложивающаго высокомърія считатъ: себя какъ изслъдователя и свой путь, съ одной стороны, всъхъ же ученыхъ натуралистовъ съ ихъ методами, съ другой стороны—двумя ни въ чемъ не соприкасающимися сферами. Различіе въ цълеустремленіи еще не предполагаетъ непремъннаго и окончательнаго

раскола во всемъ ц в ломъ твхъ способностей и тахъ способовъ, которые вмаста взятые являють собою то, что Гете называеть «посредникомъ между объектомъ и субъектомъ». Здъсь я приведу только пва афоризма изъ Sprüche in Prosa, такъ какъ въ нихъ лаконически передано содержаніе вышеупомянутой статьи. № 911. «Вовсе незачъмъ все самому видъть и пережить; но все-таки, если ты хочешь довъриться другимъ и ихъ изложеніямъ, то помни, что тогда ты уже имъешь дъло съ тремя: съ предметомъ и съ двумя субъектами». № 934. «При разсмотръніи природы, какъ въ великомъ, такъ и маломъ, я неукоснительно ставилъ вопросъ: что это: предметь или ты самъ, кто сейчасъ высказывается? Въ этомъ же смыслъ я разсматривалъ и предщественниковъ и сотрудниковъ».

Исторія наукъ не знаетъ второго Гете, т.-е. еще другого столь же геніальнаго человѣка, одареннаго духовными очами, другими словами творца идей, который въ то же время обладалъ бы такимъ исключительно-чистымъ, непосредственнымъ, асхематичнымъ эрѣніемъ. Но отсюда еще не слъдуетъ, чтобы у иныхъ великихъ и невеликихъ дъятелей естествознанія не было вовсе ни въ какой степени и ни въ какой пропорціи означенныхъ опредълимыхъ (не интимно-индивидуальныхъ) свойствъ Гете. Вотъ

почему помимо частичныхъ предшественниковъ среди знаменитыхъ философовъ и ученыхъ, какъ древняго, такъ и новаго міра, Гете отмѣчаетъ и болѣе скромныя величины, оказавшіяся на одной съ нимъ дорогѣ, все равно впереди него, рядомъ съ нимъ или позади.

Такъ, въ статъъ Entdeckung eines trefflichen Vorarbeiters, 1817, Гете говоритъ, какъ о своемъ «предшественникъ» о Каспаръ Фридрихъ Вольфъ, родившемся въ Берлинъ въ 1733 г. и скончавшемся въ Петербургъ въ 1794 г., гдъ онъ жилъ съ 1767 г., будучи приглашенъ въ члены Императорской Академіи Наукъ; въ архивныхъ подвалахъ этого учрежденія въроятно и по сію пору хранятся нъкоторые все еще не напечатанные его труды на латинскомъ языкъ.

Этотъ Вольфъ (К. F. Wolff) въ своей латинской диссертаціи Theoria generationis (1759) путемъ микроскопическихъ наблюденій предвосхитилъ идею Гете о листъ, какъ объ основномъ органическомъ образъ флоры, идею, съ которой связана гипотеза объ идентичности отдъльныхъ частей растенія. Сочиненіе Вольфа осталось незамъченнымъ текущею наукою, несмотря на то, что въ 1764 г. оно вышло вторымъ дополненнымъ изданіемъ и притомъ на нъмецкомъ языкъ. Гете вначалъ всегда мало за-

нимался литературой привлекшаго его вниманіе предмета (конечно, если матеріаль этого предмета могь быть, подобно ботаникъ, собранъ нетолько изъ книгъ); когда же, укръпившись въ своей позиціи, онъ обратился къ еще не прочтеннымъ и менъе извъстнымъ сочиненіямъ ботаниковъ, онъ все-таки не скоро напалъ на незамъченнаго и покинувшаго родину Вольфа и только филологъ Вольфъ (F. A. Wolf) обратилъвниманіе Гете на своего однофамильца.

Конечно, Гете безъ микроскопа гораздо глубже заглянулъ и зачерпнулъ, нежели Вольфъ, и потому его идея, какъ идея метаморфозы, оказала мощное дъйствіе на всю біологію, тогда какъ Вольфъ со своимъ микроскопомъ, хотя въ деталяхъ добился несравненно болъе точныхъ, нежели Гете, результатовъ, но остановился у порога міра животныхъ, ибо у него не было такого идейнаго полета, чтобы продолжитъ мысленно дальше то органическое движеніе, которое отмъчено было его острымъ и вооруженнымъ зръніемъ; не было смълости отдаться фантазіи, не боясь, что впадешь въ фантастику, отръшенную отъ точно-увидъннаго подъ микроскопомъ.

Обращаясь печатно къ своимъ единомышленникамъ и благожелателямъ съ просьбою указать ему очевидно непринятыя имъ во вниманіе сочиненія (см. Schicksal der Druckschrift), Гете высказываетъ убѣжденіе, что «ничто не ново подъ солнцемъ и можно легко отыскать въ духовномъ наслѣдіи прошлаго намекъ на то, что мы сами замѣтили, о чемъ мы размышляемъ или даже, что мы воспроизводимъ»; и, поистинѣ оригинальнѣйшій изъ людей, прибавляетъ тутъ же: «мы являемся оригиналами, потому что мы ничего не знаемъ».

Стихотворно Гете выразиль ту же мысль въ Herbst (Vier Jahres-Zeiten).

Selbst erfinden ist schön; doch glücklich von Andren Gefundnes,

Fröhlich erkannt und geschätzt, nennst du das weniger dein?

- 46 Куетъ ли эзотерикъ Штейнеръ новую цѣпь явленій, пріобрѣтаютъ ли феномены, сошедшіе съ своихъ рельсъ и ставшіе послѣ этого крушенія фантомами, жизнь новую и правомѣрность передъ лицомъ иного трибунала, объ этомъ рѣчь здѣсь разумѣется итти не должна.
- 47 Объ энтелехіи см. дальще въ большомъ примъчаніи о неовитализмъ (86).
- 48 См. отзывь о книгь Ernst Stiedenroth. Psychologie zur Erklärung der Seelenerscheinungen. Erster Teil, Berlin, 1824.

49 Замѣчателенъ смысловой вывертъ Штейнера, который какъ разъ тѣхъ, кто не желаетъ имѣть дѣло съ еще новыми матеріями (зеирной, астральной), называетъ матеріалистами; а также и тѣхъ, кто не пытается разгадывать міровыя загадки эмпирическим (что вѣдь неминуемо ведетъ къ матеріалистическому монизму, хотя бы и возвышенному и замаскированному).

«Кто велить Дюбуа-Реймону сначала изгнать изъ матеріи духь, чтобы потомъ мочь утверждать, что его въ ней и нѣтъ вовсе! Простое притяженіе и отталкиваніе мельчайшихъ частичекъ матеріи есть сила, с л ѣ д о в а т е л ь н о (!?) духовная причина, исходящая изъ матеріи...» Вотъ образчикъ штейнеровской защиты монизма (Haeckel und seine Gegner. S. 48).

Понятно поэтому, что у Штейнера всюду попадаются выраженія: «бол в е матеріальный», «мен в е матеріальный», «мен в е матеріальный», «чисто матеріальный, т.-е. (?!) чувственный». Причемь для узрвнія эвирной и астральной плоти, которая в в все-таки жем а терія (хотя и не «чистая матерія») оказываются необходимыми «духовные глаза». Среди всей этой опутанности различными плотями въотчаяніи спрашиваешь себя наконець, да не достаточно ли намъ однако единой матеріи, съ которой и безъ того приходится имъть слишкомъ много дъла?

Нѣтъ, теософія требуетъ, чтобы мы напрягали нашъ духъ дальше, чтобы онъ, наконецъ, «увидѣлъ» другія разныя матеріи. И это послѣ того, какъ обзываемая Штейнеромъ «матеріалистичной» наука, въ лицѣ англійскихъ физиковъ, лордовъ Кельвина и Армстронга, пришла къ всеобъемлющей теоріи, по которой в с ѣ свойства матеріи должны быть признаны аттрибутами движенія, а современная химія въ лицѣ Вильгельма Оствальда присоединилась къ этому возэрѣнію.

Занимательно при этомъ, какъ Штейнеръ то тамъ то здъсь не выдерживаетъ своего монизма и впадаетъ въ дуализацію. Особенно яркій примѣръ этого на стр. 31 Haeckel und seine Gegner. Причемъ Штейнеръ, конечно, не выдерживаетъ и дуализаціи и туть же, на той же страниць, не замьчая противоръчій, примыкаеть къ дарвинистической этикъ. Все разсужденіе заканчивается глубоко ложнымъ выводомъ (стр. 32): «дуализмъ требуетъ подчиненія нравственнымъ запов'єдямъ, откуда то со стороны добытымъ; монизмъ направляетъ человъка на самого себя». Подобныя заявленія даже не нуждаются въ томъ, чтобы ихъ серьезно опровергали; но этотъ направляющій монизмъ хочется для назиданія всѣхъ его приверженцевъ сопоставить со слѣдующей дуалистической цитатой Штейнера изъ его брошюры Наескеl, die Welträtsel und die Theosophie. S. 19: «Кто къ тому, что говоритъ матеріалистъ, сумѣетъ присовокупить еще и духъ, тотъ можетъ изучать въ этомъ геккелизмѣ прекраснѣйшую элементарную теософію. Результаты изслѣдованій Геккеля представляютъ собою такъ сказать первую главу теософіи».

Послѣ этого нечего, конечно, изумляться на то, что теософія, населяя міръ многочисленными существами иного порядка и измѣренія, нежели наблюдаемые нами феномены, въ лицѣ Штейнера упрекаетъ «дуалистовъ» въ томъ, что они прибѣгаютъ къ потустороннему «разумному существу», чтобы «объяснить (?!) явленія» и вообще построяютъ различныя существа, которыя «витаютъ за явленіями, какъ духъ художника за его произведеніями» (Наескеї und seine Gegner. S. 26, 27). Этотъ смысловой вывертъ, отлично выраженный въ поговоркъ «съ больной головы—на здоровую», совершенно подъ статъ тому, съ указанія на который началось это примѣчаніе.

<sup>50</sup> Гдѣ то въ дополненіяхъ къ Ученію о цвѣтахъ Гете, разсуждая о проблематизмѣ, самъ указалъ на опасности, которую таитъ въ себѣ для науки его идея метаморфозы.

51 S. 41, Welt- und Lebensanschauungen im XIX Jahrh. В. І. S. 41. Штейнеръ самъ сравниваетъ слова Канта изъ Naturgeschichte und Theorie des Himmels: «дайте мнъ матерію; я построю вамъ изъ нея міръ» съ словами Гете о перворастеніи, но не дълаетъ никакихъ дальнъйшихъ выводовъ.

52 Вотъ что пишетъ Пуанкаре объ единствъ и простотъ природы. «Всякое обобщение до извъстной степени предполагаетъ въру въ единство и простоту природы.

«Что касается единства, то мы не можемъ встрътить здъсь какихъ либо затрудненій. Если бы различныя части вселенной не относились между собой какъ органы одного и того же тъла, онъ не оказывали бы одна на другую никакого дъйствія, онъ какъ бы игнорировали одна другую; и мы, въ частности, знали бы только одну какую-нибудь изъ нихъ. И такъ, намъ трудно задать себъ вопросъ не о томъ, едина ли природа, но вопросъ: какимъ образомъ она является единой?

«Относительно второго пункта дъло ръшается не такъ то легко.

«Простота природы не дос тсефрка

Можемъ ли мы, поэтому, ничѣмъ не рискуя, поступать такъ, какъ слъдовало бы это дълать, если бы природа была простою?

«Было время, когда простота закона Маріотта служила аргументомъ въ пользу его точности, коґда самъ Френель, бросивъ однажды въ разговорѣ съ Лапласомъ мысль, что природа не останавливается передъ аналитическими трудностями, считалъ себя обязаннымъ дать по этому поводу объясненія, чтобы не слишкомъ уже задѣвать господствовавшее тогда мнѣніе.

«Теперь наши идеи сильно измѣнились. И, однако, до настоящаго времени ученые, не вѣрящіе въ простоту законовъ природы, часто вынуждены бываютъ поступать такъ, какъ если бы они имѣли такую увѣренность. Въ самомъ дѣлѣ, они не могутъ вѣдь совершенно отдѣлаться отъ необходимости допускать таковую, не уничтожая этимъ возможности какого бы то ни было обобщенія, а слѣдовательно и возможности самой науки.

«Каждый данный фактъ, очевидно, можетъ быть обобщенъ безчисленнымъ множествомъ способовъ; вопросъ лишь въ выборъ между ними. И, дълая выборъ, мы можемъ руководиться лишь соображеніями наибольшей простоты. Возьмемъ, напримъръ,

самый обыкновенный случай—интерполяцію. Мы проводимь между данными точками, полученными изъ опыта, непрерывную и возможно правильную линію. Почему спрашивается, избъгаемъ мы угловъ и слишкомъ крутыхъ поворотовъ? Почему мы не ведемъ эту кривую какъ можно болъе причудливыми зигзагами? — Потому, что заранъе знаемъ (или думаемъ, что знаемъ), что законъ, который надо формулировать, не можетъ быть до такой степени сложнымъ (Наука и гипотеза. Стр. 145—149).

«Въ итогъ, въ огромномъ большинствъ случаевъ всякій законъ считается простымъ, пока не доказано противоположное. Послъдняя привычка присуща физикамъ по вышеизложеннымъ причинамъ, но вопросъ теперь въ томъ, какъ совмъстить ее съ наличностью ряда открытій, ежеминутно указывающихъ намъ все новыя, все болье и болье обильныя и сложныя детали? И какимъ образомъ, наконецъ, примирить ее съ чувствомъ единства природы? Въ самомъ дълъ, если все зависитъ отъ всего, то отношенія, въ которыя входитъ такое множество различныхъ объектовъ, не могутъ быть простыми.

«Изучая исторію науки, мы видимъ въ ней постоянную смѣну двухъ явленій, состоящихъ, такъ сказать, въ обратныхъ отношеніяхъ другъ къ другу: то подъ

внъшнею сложностью скрывается простота, то, наоборотъ, видимая простота прикрываетъ собою въ дъйствительности крайнюю сложность отношеній.

«Что можеть быть сложнье запутанныхъ планетныхъ движеній, и что можеть быть проще закона Ньютона? Природа, забавляясь, по выраженію Френеля, аналитическими трудностями, пользуется здъсь очень простыми средствами и создаеть, благодаря ихъ сочетанію, какую то неразрышимую путаницу. Простота существуеть здъсь въ скрытой формъ, и задача сводится къ ея раскрытію.

«Противоположных» примъровъ—цълое множество. Въ кинетической теоріи газовъ молекулы представляются нашему воображенію перемъщающимися съ огромными скоростями, при чемъ ихъ траэкторіи, видоизмъняемыя непрерывно происходящими столкновеніями, имъютъ самыя причудливыя формы и бороздятъ пространство по всъмъ направленіямъ. А между тъмъ видимый результатъ всего этого—простой законъ Маріотта; каждый ипдивидуальный фактъ былъ сложнымъ, но законъ больщихъ чиселъ въ среднемъ итогъ снова создаетъ простыя отношенія. Въ этомъ случаъ простота только внъшняя, и лишь грубость нашихъ чувствъ мъщаетъ намъ обнаружить сложность явленія (стр. 149).

«Конечно, если бы наши методы изслъдованія

были достаточно тонкими, то мы открыли бы простов за сложнымъ, потомъ сложное за простымъ, потомъ снова простое за сложнымъ и такъ далѣе, никогда не будучи въ состояніи предвидѣть свойствъ конечнаго члена.

«Но гдъ-нибудь все же нужно остановиться, и для возможности науки нужно остановиться именно тамъ, гдъ мы открыли простыя отношенія. Простота—воть единственная почва, на которой мы можемъ строить зданіе нашихъ обобщеній» (151).

- 53 Hegel an Goethe 20/II 1821.
- 54 Sprüche in Prosa № 899.
- 55 Schiller an Goethe 23/VIII 1794.
- <sup>55</sup> Ferneres in Bezug auf mein Verhältnis zu Schiller. Biographische Einzelheiten 1794—1797.
- <sup>57</sup> Новались слѣдующимъ образомъ пытался разъяснить себѣ своеобычный способъ Гете справляться съ «милліономъ случаевъ».
- «У Гете даръ отвлеченія («абстрагированія») предстаетъ намъ въ совершенно нозомъ свътъ. Онъ абстрагируетъ съръдкою точностью, но всегда такимъ обра-

зомъ, чтобы тутъ же конструировать объектъ, отъ котораго происходитъ отвлеченіе. Это и есть не иное что, какъ прикладная философія,—и такимъ образомъ, къ немалому нашему удивленію, мы видимъ его въ концѣ-концовъ также и «прикладнымъ» (anwendenden) практическимъ философомъ, какимъ впрочемъ издавна является каждый настоящій художникъ». (Novalis. B. II. S. 241. Minor).

«Конструированіе объекта»—выраженіе, отнюдь не покрывающее собою того, чъмъ являлась «философія» Гете. Важно здъсь только то, что Новались одинъ изъ первыхъ почувствовалъ философизмъ Гете и особенностьего умственныхъ операцій, вовсе не исключавшихъ а только видоизмънявщихъ пріемы научной индукціи.

58 Филіаціи можеть быть противопоставлена классификація лишь въ томъ видь, въ какомъ посльдняя царила въ тогдашней наукь и прежде всего въ системь Линнея, а не въ томъ усовершенствованномъ видь, до котораго разработанъ этотъ методъ современною біологіей и логикой; нынъ классификація, усвоившая отчасти черты гетевскаго метода, тъмъ самымъ приблизилась къ идеалу «естественной системы».

<sup>59</sup> Вторая аналогія опыта въ Кр. ч. р. является окончательным ъ опроверженіемъ всѣхъ при-

тязаній, безразлично натурфилософскихъ, библейскихъ или оккультныхъ,—дать хронику мірозданія съ сохраненіемъ представленія о времени какъ эмпирическаго, такъ и трансцендентальнаго.

- 60 Nietzsche, B. VIII (Grossoktav). S. 360.
- <sup>61</sup> Штейнеръ даже видитъ въ Генкелъ «глубоную философскую натуру» (Haeckel und seine Gegner. S. 13).
- 62 Это дълаетъ неоднократно Штейнеръ. Напримъръ, когда онъ сравниваетъ взаимоотношеніе природовъдънія Гете и дарвинизма съ взаимоотношеніемъ воззръній Коперника, Кеплера и теоріи притяженія Ньютона (Haeckel und seine Gegner. S. 5).
- 63 Haeckel und se'ne Gegner. 1900.—Haeckel, die Welträtsel und die Theosophie. 1909.
- 64 Противъ факта геккеле-дарвинизма Штейнера напрасно станутъ возражать болъе избалованные умственно приверженцы его. Въ Философіи свободы и въ Наеске l und seine Gegner Штейнеръ самъ опредъляетъ свои взгляды на міръ, какъ философское завершеніе того естествен-

но-научнаго зданія, которое отстроили Дарвинъ и Геккель. Штейнеръ отнюдь не почитаеть Дарвина только за то, что въ немъ дъйствительно цънно, за великое его искусство упорнаго и остроумнаго біологическаго экспериментированія и основаннаго на послъднемъ узкаго, но прочнаго законопостроенія въ развитіи и въ организаціи живыхъ существъ. Положеніе Дарвина: «я держусь того мнѣнія, что всъ живыя существа, которыя когда либо были на земль, происходять оть одной первичной формы, которой жизнь вдохнуль самь Творець», это положеніе Штейнеръ славить, какъ открытіе (H. d. W. u. d. Th. S. 13); при этомъ онъ не останавливается передъ тъмъ, чтобы утверждать, будто это (философски въдь совершенно несостоятельное положение) само по себъ вовсе не должно было привести къ матеріалистическимъ возгрѣніямъ!? А на стр. 30 того же сочиненія Штейнеръ заявляеть, что никто болье, нежели именно самь онь, не въ состояніи восхищаться этимъ строеніемъ элементарной теософіи, которое Геккель такъ дивно возвелъ. Если это-не примыканіе, не приверженность, не ученичество даже въ нѣкоторомъ отношеніи, то что же считать тогда за геккеліанство?

Біогенетическій законъ Геккеля (за который стоитъ Штейнеръ), говорящій о томъ, что онтогенія повторяетъ филогенію, т.-е. что исторія развитія инди-

видуума отражаеть и повторяеть исторію развитія рода, этоть законь есть слишкомь поспѣшный выводь, опытно отнюдь не вполнѣ и не всюду подтвержденный. Схваченный же какъ идея, этоть законь нисколько не болѣе высокаго полета, чѣмъ теорія преформаціи. Впрочемь на стр. 17 В l u t i s t e i n g a n z b e s o n d e r e r S a f t (въ противоположность стр. 17 Н a e c k e l u n d s e i n e G e g n e r) Штейнеръ незамѣтно склоняется къ чистоспекулятивной теоріи sui generis преформаціи (которую еще въ XVIII в. смѣнила теорія эпигенезиса); о преформаціи Гете (см. В i l d u n g s t r i e b) выразился, какъ о теоріи, которая не можеть не претить каждому высокообразованному.

65 См. предисловіе къ первой брошюрь о Геккель.

<sup>66</sup> «Мы должны ставшее понять изъ становленія» говорить Штейнерь въ своей полемической работь о Геккель и его противникахъ (стр. 17) и этотъ принципъ (къ тому же правильный лишь какъмыслимая попытка, не какъ безусловно-дъйствительный или неотмънимо-дъйствующій законъ) онъ переноситъ ни больше ни меньше, какъ въ область космогоніи, которой (благодаря ссылкъ на фактичность, на точный, опытный характеръ ясновидънія «посвящен-

наго») придана въ Сокровенномъ знаніи значимость опредъленнаго и опредълимаго событія, неоспоримо имъвшаго мъсто именно такъ и и наче. «Происхождение міра необъяснимо даже для владыкъ боговъ», говоритъ Шанкара, «Кто въчное представляеть себъ становящимся, тотъ не найдеть опоры въ опытномъ познаніи; а кто представляеть себь ставшее становящимся. тоть впадаеть въ безконечный регрессъ», говорить браманъ Гаудапада. Эти цитаты (см. Х. С. Чемберленъ. Арійское Міровоззрівніе. Переводь О. К. Синцовой, Москва, «Мусагеть», 1913. Стр. 80) являются лучшими возраженіями Штейнеру съ его Акаша-хроникой и одновременно указывають на пропасть, отдъляющую оккультизмъ этого типа отъ Упанишадъ, т.-е. отъ арійскаго «тайнаго ученія» древнихъ индусовъ.

## IV. ГЕТЕ И ФИЗИКА.

67 Нижеслъдующія выдержки изъ Науки и гипотевы Пуанкаре помогуть читателю, незнакомому съ предпосылками естественной науки, оріентироваться въ затронутыхъ Штейнеромъ и мной вопросахъ.

«Предписанія нашего разума подобны вельніямъ

самодержавнаго, но тѣмъ не менѣе мудраго монарха, который предварительно запрашиваетъ мнѣніе своего государственнаго совѣта (7).

«То, что наука можеть, въ послѣднемъ предѣлѣ, постигнуть, это не есть вещи сами въ себѣ, какъ думаютъ наивные догматики, но лишь от ношеній вообще не существуетъ для насъ никакой умопостигаемой дѣйствительности (7).

«Понятіе в е л и ч и н ы—эта рама, въ которую мы желаемъ втиснуть всю совокупность явленій,— создано никъмъ инымъ, какъ нами же самими. Но эту раму мы создали не какъ-нибудь, не случайно и не наобумъ, но создали ее, такъ сказать, по мъркъ, почему и можемъ втискивать въ нее факты, не измъняя ихъ дъйствительной природы.

«Есть еще вторая такая рама, которую мы необходимо приписываемъ міру явленій: это—  $\pi$  р о с  $\tau$  р а н- с  $\tau$  в о.

«Каково происхожденіе первоначальных» принциповъ геометріи? Являются ли они для насъ ло г ич е с к и необходимыми? Лобачевскій, создавъ свою особую, не-евклидову геометрію, показалъ, что не являются. Открываютъ ли намъ пространственныя отношенія наши органы чувствъ? Также нътъ, потому что пространство, какое могли бы открыть намъ наши чувства, абсолютно отличается отъ пространства, поступируемаго геометромъ. Но, можетъ быть, геометрія имъетъ опытное происхожденіе?

«Болѣе глубокое обсужденіе вопроса покажеть намь, что нѣть. Итакъ, намъ необходимо будеть прійти къ тому заключенію, что основные принципы геометріи суть не что иное, какъ условія. Но условія эти, однако, вовсе не являются произвольными, и если бы перенести нась въ нѣкоторый другой мірь (который я называю міромъ не-евклидовымъ и пытаюсь здѣсь вообразить), то мы были бы вынуждены усвоить себѣ и другія условія (8).

«Какъ же теперь отнесемся мы, послъ всего сказаннаго, къ вопросу: и с т и н н а ли не-евклидова геометрія?

«Вопрось этотъ является безсмысленнымъ.

«Съ равнымъ успъхомъ можно было бы задать вопросъ: истинна ли метрическая система, и ложны ли прежнія мъры?.. Никакая геометрическая система не можетъ быть върнъе другой; она можетъ быть лишь болъе удобной.

«И вотъ евклидова геометрія есть и будетъ всегда наиболье у добной. Во-1-хъ, потому, что она проще; и она является таковою не только вслъдствіе какой то тамъ, я не знаю, непосредственной индукціи,

которою мы обладаемъ относительно евклидовскаго пространства; она проще сама по себъ, точно такъ же, какъ многочленъ первой степени проще многочлена второй; формулы сферической тригонометріи сложнье формуль тригонометріи прямолинейной, и онъ показались бы еще болье сложными аналитику, который не былъ бы знакомъ съ геометрическими обозначеніями. И, во-2-хъ, евклидова геометрія удобнье тьмъ, что она достаточно точно соотвътствуетъ свойствамъ естественныхъ твердыхъ тълъ, тълъ, къ которымъ приближаются по свойствамъ члены нашего организма и наши глаза и изъ которыхъ мы строимъ наши измърительные приборы (58).

«Значеніе опыта и обобщенія. Опыть является единственнымь источникомь истины: онь одинь можеть научить нась чему бы то ни было новому; онь одинь можеть вооружить нась достовърностью. Воть два положенія, которыхь никто не можеть оспаривать.

«Но если опыть—все, то накое мъсто остается тогда для математической физики? Что дълать экспериментальной физикъ съ этою, повидимому, безполезною, а можетъ быть и опасною союзницею.

«И, однако, математическая физика существуеть; она оказала намъ неоспоримыя услуги; здъсь передъ нами фактъ, необходимо требующій себъ объясненія. «Однихъ наблюденій недостаточно: нужно умѣть пользоваться наблюденіями. А для этого необходимо ихъ обобщать. Такъ и поступали во всѣ времена; но такъ какъ воспоминаніе обылыхъ ошибкахъ дѣлало человѣка все болѣе и болѣе осторожнымъ, то мы и стали постепенно болѣе наблюдать и все меньше дѣлать обобщеній.

«Каждое столътіе иронизировало надъ предыдущимъ, обвиняя его въ слишкомъ поспъшныхъ и наивныхъ обобщеніяхъ. Декартъ сожалълъ о философахъ іонійской школы; мы, въ свою очередь, улыбаемся при имени Декарта; наши дъти, несомнънно, посмъются нъкогда и надъ нами.

«Но не можемъ ли мы, въ такомъ случаѣ, сейчасъ, теперь же «взять быка за рога»? Нѣтъ ли у насъ средства избавиться отъ всѣхъ этихъ насмѣшекъ, которыя мы предвидимъ заранѣе? Не можемъ ли мы, спрашивается, удовольствоваться однимъ только голымъ опытомъ? Нѣтъ, это невозможно; это означало бы собою полное непониманіе истиннаго характера науки. Ученый долженъ организовать факты; наука слагается изъ фактовъ, какъ домъ изъ кирпичей. Одно голое накопленіе фактовъ не составляетъ еще науки, точно такъ же, какъ куча камней не составляетъ дома (143).

«Канъ бы ни была велика наша робость, робость эмпириковъ, но мы все же вынуждены пользоваться методомъ интерполяціи; опыть даеть намъ лищь извъстное число изолированныхъ точекъ. и нашему уму самому приходится соединять ихъ посредствомъ одной непрерывной линіи: въ этомъ то прежде всего и состоитъ настоящее обобщение. Но мало того: кривая, которую мы проводимъ, пройдетъ гдъ-нибудь между наблюденными точками и вблизи ихъ, но не пройдетъ черезъ самыя точки. Такимъ образомъ, опытъ не только обобщается, но и исправляется нами. И физикъ, который вздумалъ бы воздержаться отъ такихъ поправокъ и на самомъ дълъ удовольствовался бы голымъ, необработаннымъ опытомъ, -- вынужденъ былъ бы формулировать довольно таки оригинальные законы.

«Итакъ, однихъ фактовъ, голыхъ фактовъ еще недостаточно: вотъ почему намъ необходима стройная или, точнъе, стройно организованная наука.

«Часто говорять: экспериментировать надо безь всякой предвзятой идеи. Требовать этого невозможно; это значило бы не только сдълать всякій опыть безплоднымь, но и вообще желать невозможнаго. Каждый

человѣкъ носитъ въ себѣ свое особое «понятіе о мірѣ», отъ котораго ему не такъ то легко отдѣлаться. Мы вынуждены, напримѣръ, постоянно прибѣгать къ рѣчи, а вѣдь наша рѣчь сплошь проникнута, да и не можетъ не быть проникнутой, однѣми лишь предвзятыми идеями. Особенность здѣсь лишь въ томъ, что идеи эти безсознательныя, т.-е. въ тысячу разъ опаснѣе всѣхъ другихъ.

«Можемъ ли мы сказать поэтому, что, вводя въ повнавательный процессъ другія, уже вполнѣ ясныя для нашего сознанія предвзятыя идеи, мы лишь усиливаемъ зло? Не думаю; я полагаю, что обѣ категоріи идей будутъ служить скорѣе другъ для друга противовѣсомъ,—мнѣ хотѣлось бы сказать—п р от и в о я д і е м ъ; конечно, онѣ будутъ вообще плохо гармонировать между собой, онѣ придутъ однѣ съ другими въ столкновеніе, и этотъ ихъ конфликтъ заставитъ насъ смотрѣть на вещи съ двухъ различныхъ точекъ зрѣнія. Этого довольно для того, чтобы освободить насъ изъ-подъ ихъ власти: мы уже не рабы, если можемъ сами выбирать себѣ господина.

«Значеніе физическихъ теорій. Представители такъ называемой большой публики приходять въ изумленіе при видь эфемерности научныхь теорій. Они видять, какъ посль ньсколькихъ льть расцвыта эти посльднія постепенно сходять со сцены; они видять нагроможденіе развалинь на развалины; они предвидять, что и господствующія теперь теоріи въ свою очередь обречены столь же быстрому разрушенію, и заключають отсюда объ окончательной ихъ безполезности. На ихъ языкь это называется банкротствомъ науки.

«Но скептицизмъ этотъ — чисто дилеттантскаго пошиба. Всѣ эти господа не отдаютъ себѣ ни малѣйшаго отчета о цѣли и значеніи научныхъ теорій. Иначе они сообразили бы, что и самыя «развалины» могутъ еще быть на что либо пригодными.

«Нътъ теоріи, которая была бы, казалось, болье прочной, чъмъ теорія Френеля, сводившая свътовыя явленія къ движеніямъ эвира. Однако, ей въ настоящее время предпочитаютъ теорію Максвелля. Значитъ ли это, что твореніе Френеля оказалось безполезнымъ? Нътъ, ибо цълью Френеля было не ръщеніе вопроса о реальномъ существованіи эвира, о томъ, слагается ли онъ изъ атомовъ и дъйствительно ли эти атомы двигаются въ такомъ то и такомъ то направленіи, но цъль его была иная: онъ стремился предвидъть оптическія явленія.

«И вотъ этому требованію теорія Френеля удовле-

творяетъ вполнѣ; она даетъ возможность предвидѣть явленія и теперь, и столь же хорошо, какъ до Максвелля. Входящія въ нее дифференціальныя уравненія остаются вѣрными; мы всегда можемъ интегрировать ихъ тѣми же самыми способами, и результаты этой операціи постоянно [сохраняютъ все свое прежнее значеніе.

«Мив возразять, пожалуй, что мы, такимъ образомъ, низводимъ физическія теоріи до роли простыхъ практическихъ рецептовъ. Но это не вврно. Уравненія выражаютъ собою от ношенія, и если эти уравненія остаются вврными, то лишь вслвдствіе того, что от ношенія сохраняютъ свое двйствительное существованіе. Какъ прежде, такъ и теперь уравненія теоріи Френеля показываютъ намъ, что между такою то и такою то вещью существуетъ такое то соот ношеніе; разница лишь та, что то, что называлось прежде движеніемъ, мы называемъ теперь электрическимъ токомъ. Но названія были лишь символами, которые мы ставимъ на мвсто реальностей, навсегда сокрытыхъ отъ насъ природой.

«Истинныя отношенія между реально существующими вещами — вотъ единственная доступная нашему познанію реальность, и един-

ственное условіе этого познанія состоить въ томь, чтобы между этими вещами были тѣ же самыя о тношенія, какъ и между тѣми моделями, которыя мы вынуждены ставить на мѣсто послѣднихъ. И если эти о т н о шенія намъ извѣстны, то не все ли равно, какою именно моделью покажется намъ удобнымъ замѣнить ей предшествовавшую.

«Въ самомъ дълъ, данное періодическое явленіе-напримъръ, электрическое колебаніе-является ли результатомъ колебательнаго движенія такого то атома, который дъйствительно перемъщается въ соотвътствующемъ направленіи, - это никому неизвъстно, да и не представляеть интереса. Но что между электрическимъ колебаніемъ, движеніемъ маятника и всъми вообще періодическими движеніями существуеть внутреннее сродство, отвъчающее какой то глубоко общей реальности; что это сродство, это подобіе или, върнъе, этотъ параллелизмъ между ними можно прослъдить вплоть до мелочей и что онъ является спъдствіемъ болъе общихъ принциповъ-принципа сохраненія энергіи и принципа наименьшаго д'яйствія, это мы можемъ утверждать съ полною достовърностью, это-истина, которая всегда останется одною и тою же, въ какія бы облаченія ни вэдумали мы ее одъть (161-163).

«Физикъ, констатируя наличность противоръчія между двумя одинаково дорогими для него теоріями. выражается иногда по этому поводу такъ: «не станемъ особенно безпокоиться на этотъ счеть и будемъ лучше кръпко держаться за оба конца цъпи, хотя промежуточныя звенья ея и скрыты отъ насъ». Этотъ аргументь-онь очень похожь на доводы запутавшагося и прижатаго къ стънъ богослова-быль бы просто смъщонъ, если физическимъ теоріямъ необходимо нужно было бы придавать тотъ смыслъ, который приписывается имъ профанами. Тогда. дъйствительно, въ случав противорвчія, одна изъ теорій должна была бы по меньшей мъръ разсматриваться какъ ложная. Но если искать въ теоріяхъ только то, что и нужно въ нихъ искать, то дело представляется тогда совсымь иначе. И. дыйствительно, можеть случиться, что объ теоріи выражають собою 🖔 исгинныя соотношенія, при чемъ противорьчіе лежить лишь вь тахь символическихъ образахъ, которыми мы облекли реально существующія вещи.

«Тъмъ, кто нашелъ бы, что мы слишкомъ ограничиваемъ этимъ область, доступную ученому, я отвъчу слъдующими словами: вопросы, которые мы исключаемъ здъсь изъ вашего въдънія и о которыхъ вы столь сожальете,—не только неразръшимы: они не имъютъ смысла, они представляють собою иллюзію.

«Воть, положимь, передь нами философь, который заявляеть претензію объяснить «всю физику» взаимными ударами атомовь. Если онь просто желаеть сказать этимь, что между физическими явленіями существують такія же отношенія, какъ и между безнонечно-большимь числомь взаимно-ударяющихся билліардныхь шаровь, —чего же лучше? Такое утвержденіе можно провърить; такое утвержденіе можеть быть и върно. Но философь хочеть сказать больше; и мы думаемь, что понимаемь его: мы, думается намь, знаемь, что такое само по себь явленіе «удара». Почему же мы знаемь послъднее? Да просто потому, что часто видъли игру на билліардъ.

«Но можемъ ли мы думать, что Господь Богъ, созерцая свое твореніе, испытываетъ тѣ же ощущенія, какія являются у насъ при видѣ матча на билліардѣ? Если мы не желаемъ придавать утвержденію нашего философа именно этотъ, довольно странный, смыслъ и въ то же время отказываемся понимать его въ томъ ограниченномъ смыслѣ, который я только-что выяснилъ и который является вѣрнымъ, то оно вообще не имѣетъ смысла. Этого рода гипотезы, слѣдовательно, имѣютъ смыслъ только какъ метафоры (164—165). «Какими же средствами мы обнаружимъ моменть, когда нашъ принципъ достигаетъ крайней общности, какую только мы въ правѣ ему придать? Это будетъ просто тогда, когда онъ перестанетъ быть намъ полезны мъ, то-есть перестанетъ служить для безошибочнаго предвидѣнія новыхъ явленій. Въ подобномъ случаѣ мы будемъ увѣрены, что установленное разсматриваемымъ принципомъ отношеніе не будетъ уже реально существующимъ, такъ какъ и наче о но было бы плодотворъны мъ; опытъ отвергнетъ новую попытку распространенія принципа, не становясь съ нимъ въ прямое противорѣчіе» (168).

«Математическія теоріи не имѣютъ цѣлью раскрыть намъ истинную природу вещей. Такая претензія была бы безразсудной. Единственное ихъ назначеніе оостоитъ въ томъ, чтобы сводить въ систему физическіе законы, которые, правда, устанавливаются опытнымъ путемъ, но которыхъ мы не могли бы вывести безъ помощи математики.

«Имъетъ ли зеиръ реальное существованіе? Для насъ вопросъ этотъ представляется маловажнымъ. Окончательное ръшеніе его предоставимъ метафизикамъ. Съ нашей точки зрънія существенно важно лишь то обстоятельство, что все въ

природъ происходитътакъ, какъ если бы онъ существовалъ на самомъ дълъ, и затъмъ, что гипо теза эе ира удобна для истолкованія явленій» (207—208).

«Не слъдуетъ обольщать себя несбыточной надеждой: избъгнуть всякаго противоръчія; ученый долженъ подчиниться необходимости. Въ самомъ дълъ, двъ противоръчащихъ теоріи объ могутъ служить полезными орудіями изслъдованія, лишь бы мы не путали ихъ одну съ другой и не искали въ нихъ сущности вещей» (211).

68 Вся война Гете съ современными ему доктринерами понятна и во многомъ справедлива, во всякомъ случав простительна даже тамъ, гдв Гете не правъ. Но становиться рядомъ съ священною твнью Гете и, сто лвтъ спустя, повторять за нимъ его раздраженные выпады — значитъ низводить Гете до себя; это прежде всего неввроятная безвкусица.

<sup>69</sup> Kant. Vom Uebergang von den metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft zur Physik. I, 266. Cm. Chamberlain, Kant. S. 243. (Grossoktav).

<sup>70</sup> Извиняюсь за громоздкую фразу, но мнѣ хотѣпось дать буквальный переводъ сказаннаго Штейнеромъ.

<sup>71</sup> Ошибается также и Форлендеръ, полагая, что Гете не правъ въ своемъ отношеніи къ физикъ оттого, что пытался перенести въ ея область чуждый ей «поэтическій образъ мыслей»; Гете не правъ только въ нъкоторыхъ частностяхъ своей полемики съ физикой, а вовсе не въ лиризмъ своего естествовъдънія, которое по поставленнымъ ему задачамъ, какъ неоднократно указывалось, требовало «субъективности» пъвца Гете. Самъ же онъ (въ 1798 г.) признаетъ, что въ противоположность художнику естествоиспытатель «долженъ разъять цъльное, проникнуть за очертанія поверхности, разрушить красоту, познать необходимое» (см. Примъчанія къ Diderot's Versuch über die Malerei).

<sup>72</sup> Einleitung zum Entwurf einer Farbenlehre. Тамъ же стоять слъдующія замъчательныя слова (Нетреl-Ausgabe XXXV. S. 84): «Глазь обязанъ своимъ существованіемъ свъту. Изъ безразличнаго животнаго вспомогательнаго органа свътъ вызываетъ для себя къ жизни органъ, который былъ бы ему подобенъ, и такъ образуется глазъ на свътъ и для

свъта, чтобы свътъ внутренній шелъ на встръчу свъту внъшнему». Что приведенная выдержка представляетъ собою не физику, а метафизику, ясно само собою. На планъ же физико-физіологическомъ Гете признавалъ только цвътъ, а не свътъ.

73 Дѣло въ томъ, что Гете и абстрактно-физически понималъ (лучше и глубже, нежели самъ Ньютонъ съ его атомистической теоріей лучеиспусканія), что такое свѣтъ, ибо дѣлалъ предположеніе о томъ, что свѣтъ есть частичное явленіе неизвѣстнаго намъ общаго процесса, который обнимаетъ и явленія магнетизма и явленія химизма.

74 Естественныя науки, говорить одинь изъ крупнъйшихъ современныхъ мыслителей, не разгадали для насъ ни въ одномъ отдъльномъ пунктъ загадочности актуальной дъйствительности, той дъйствительности, въ которой мы живемъ, дъйствуемъ и существуемъ. Общая въра въ то, что это — и хъ дъло, и что онъ только еще недостаточно развились, взглядъ, что онъ принципіально въ силахъ это сдълать, признаны болъе прозорливыми людьми за суевъріе (Гуссерль, Философія, какъ строгая наука. «Логосъ». 1911. І. Москва, «Мусагетъ»). 75 Farbenlehre Didaktischer Teil § 727—728 говорить о сотрудничествъ вообще въ дълъ науки и о вредъ для послъдней оригинальничанья и обособленія въ работъ. Что Гете призывалъ къ совмъстнымъ изслъдованіямъ въ области своего ученія о цвътахъ, лишній разъ доказываетъ нъкоторую общность (при всемъ различіи цълеустремленія) между психофизіологіей, физикой и Farbenlehre.

По поводу пресловутаго «объясненія» Гельмгольцъ пишетъ (въ своей работъ о Гете), что съ точки зрънія физики явленіе природы можеть лишь тогда считаться «вполнъ объясненнымъ», если оно сведено къ «послъднимъ силамъ природы, лежащимъ въ основь его и въ немъ дъйствующимъ». «Но такъ цакъ», продолжаетъ Гельмгольцъ, «мы никогда не воспринимаемъ силъ самихъ по себъ, а только ихъ дъйствіе, то мы и вынуждены въ каждомъ объясненіи явленій природы покидать область чувственности и переходить къ невоспринимаемымъ, лишь черезъ понятіе опредъляемымъ вещамъ». Но такое орудованіе понятіями не есть объясненіе, а практическиотвлеченное схематизирование. Подводя же фактъ подъ болье общее, болье извъстное, мы по словамъ Гельмгольца, «успокаиваемся и ошибочно называемъ это — объяснение мъ», напримъръ

теплота печки «объясняется» тъмъ, что въ ней огонь.

77 Du-Bois-Reymond. Grenzen des Naturerkennens.

<sup>78</sup> По вопросу объ отношеніи Гете къ теоріи Ньютона наиболье сжато и ясно высказался Гельмгольцъ см. его Ueber Goethes Naturwissenscha ftliche Arbeiten).

Wär'nicht das Auge sonnenhaft,
Die Sonne könnt'es nie erblicken;
Läg'nicht in uns des Gottes eigne Kraft,
Wie könnt'uns Göttliches entzücken?

(Zahme Xenien III, 279). Это четверостишіе—совершенно въ духѣ Плотина.

## V. ВИТАЛИЗМЪ, ЭВОЛЮЦІОНИЗМЪ, МЕХА-НИЦИЗМЪ и МЕТОДЪ ГЕТЕ.

 $^{80}$  «Что теоретическая часть Ученія о цв втахъ не есть физика, каждому должно быть яснымь, и нельзя не видѣть какъ того, что поэтъ хотѣль ввести въ изслѣдованіе природы совершенно иной способь разсмотрѣнія, такъ и того, какимъ путемъ онъ къ этому пришелъ...

«Все направленіе Гете таково, что изъ всъхъ поэтовъ именно онъ долженъ былъ выступить полемически противъ физики. Другіе поэты смотря по особенностямь своего дарованія или въ страстномъ порывъ своего вдохновенія не обращають вниманія на помъху со стороны матеріальнаго или они радуются тому, какъ и въ немъ несмотря на сопротивление прокладываетъ свои пути духъ. Гете же никогда не дълало слъпымъ қъ окружающей дъйствительности никакое субъективное возбужденіе, оттого ему могло быть вполнь по себь лишь тамь, гдь удалось наложить полностью поэтическую печать на всю дъйствительность. Въ этомъ въдь заключается и своеобразная красота его искусства и въ этомъ въ то же время следуетъ видеть основаніе къ тому, что онъ вынужденъ быль выступить вражески противъ механизма, угрожавшаго ежеминутно его поэтическому благополучію и стремился напасть на непріятеля въ его собственномъ лагеръ. Но побъдить механизмъ м амы въ состояніи вовсе не тъмъ, что мы станемъ отрицать его наличность, а только тъмъ, что ц ѣпостараемся подчинить ero лямъ этическаго духа.

«Рычаги и веревки (дъйствующіе за кулисами) мы должны увнать, хотя бы это и помъшало поэти-

ческому природосозерцанію; узнать чтобы мочь управлять ими согласно нашей воли, а въ этомъ самомъ заключается и великое значеніе физическихъ изслѣдованій для культуры человѣческаго рода и ихъ полная правомѣрность» (Helmholtz, Ueber Goethes Naturwissenschaftliche Arbeiten).

81 Мысль Штейнера до такой степени скована причинною цъпью, что онъ въ законъ формы Александра Гётте (Goette's Formgesetz) усматриваетъ не видоизмънение новаго момента уже внесеннаго въ біологію самимъ Гете, ставившимъ удареніе на моментъ цъльнаго образа (Gestalt), а желаніе дать объясненіе жизни при помощи «лишенной матеріи идеи», которая является внъшней посторонней причиной! Такъ, конечно, разсуждать можетъ лишь тотъ, для кого филогенія, т.-е. предположительно-конструированная исторія рода, теорія наслідственности вышла не изъ гипотетически-формированной идеи, только отчасти эмпирически оправданной, т.-е. для кого филогенія представляєть собою именно не теорію, а безусловно-дъйствительный фактъ. Односторонность противниковъ Геккеля, какъ то Гиса (His) и упомянутаго Александра Гётте (Goette),

отстаивающихъ онтогеническое начало, т.-е. желающихъ построить формулу развитія отдѣльнаго организма, не пускаясь въ обходный путь его генеалогіи, эта односторонность есть такая же гипотеза, какъ и дарвинизмъ; надо быть спеціалистомъ по біологіи, чтобы судить о сравнительной научной цѣнности этихъ гипотезъ, но достаточно критически мыслить, чтобы уразумѣть относительность, проэктивность не только этихъ и вообще извѣстныхъ намъ біологическихъ идей и гипотезъ, но и всѣхъ будущихъ, всѣхъ вообще, которыя когда либо (хотя бы и при помощи оккультнаго изслѣдованія) родятся въ мозгу человѣка.

Отвергнувъ законъ формы Александра Гётте (Goette), внутреннія причины развитія Вейсмана и «доминанты» Рейнке (духовныя силы въ противоположность «энергіямъ», т.-е. силамъ физическимъ и химическимъ) — все это какъ наслѣдіе представленія о «планомѣрно строющемъ міросоздателѣ», — не понявъ вспомогательнаго характера этихъ идей, Штейнеръ отвергаетъ воззрѣнія и другого рода противниковъ монизма, именно тѣхъ, которые отказываютъ человѣческому познанію въ способности «понять послѣднія основанія мірособытія», и въ числѣ нихъ прежде всего Ідпогавіти Дюбуа - Реймона. Штейнеръ (Haeckel und seine Gegner. S. 33—34)

полемивируеть при помощи Геккеля и съ Вирховомъ, совершенно не чувствуя, до чего уничтожающе дъйствуеть приводимая цитата Вирхова на «монизмъ» и какая глубокая мудрость заключена въ протестъ Вирхова противъ дарвинистической догмы, когда онъ говоритъ, что «къ теоріи обезьяны пришли с пек у лятивным также могли бы придти и къ теоріи слона, либо къ теоріи овцы», или когда онъ предостерегаеть отъ нарожденія монистической религіи (т.-е. смъси областей въры и знанія), которую онъ иронически-мътко называеть Deszendenz-Religion.

Этой мудрости Вирхова, учившаго еще до Дарвина о механическомъ основоположеніи жизни, но въ то же время понимавшаго, что это ученіе есть проэктививмъ, гипотеза, дающая относительное, хотя и въ предълахъ этой относительности върное знаніе, этой мудрости чистаго ученаго Штейнеръ не постигаетъ, а потому и поистинъ наивно высказываетъ свое недоумъніе (стр. 35—36), какъ могъ только Вирховъ бороться противъ эволюціонизма.

Несмотря на явное или скрытое стремленіе Штейнера быть въ высокой степени логичнымъ, никогда мнъ еще не приходилось читать работу все же крупнаго писателя, которая такъ перепутывала бы всъ идеи и принципы, какъ Наесkel und seine Gegner; при чемъ къ своимъ недоразумѣніямъ Штейнеръ присоединяетъ еще таковыя Геккеля (см. хотя бы одну только стр. 4). Особенно—вынужденъ сказать—забавное впечатлѣніе производитъ полемика Штейнера съ Отто Либманомъ (Haeckel und seine Gegner. S. 19—25).

82 Pierre Duhem. Цѣль и структура физическихъ теорій. Цитирую по книгѣ Н. Henning, Goethe und die Fachphilosophie. Strassburg 1912.

83 Теорія познанія Канта вовсе не задается цѣлью о бъяснить возникновеніе человѣческаго опыта. Какимъ путемъ первоначальное сужденіе вызывается воспріятіемъ и можетъ превратиться въ опытное сужденіе,—этими вопросами занимается психологія и логика. Кантъ даетъ только трансцендентальную конструкцію возможнаго вообще опыта.

,84 Kant, Ueber den Gebrauch teleolo gischer Prinzipien in der Philosophie (1788) иронизируетъ надъ философски-безплоднымъ родствомъ всъхъ и всего и надъ незамътною постепенностью отъ человъка къ киту и такъ далъе внизъ, должно быть до мховъ и лишаевъ... Кантъ остроумно называетъ плетеніе такой естественной цъпи органическихъ

существъ игрою, которая занимала многихъ, но которую многіе же и оставили, видя, что ею ничего не достигается.

85 Собственно скоръе ю родство. Гете тутъ не зря взялъ слово Albernheit, тончайшій смыслъ котораго не передается словомъ глупость (Dummheit). Глупость—видъ раціонализма; Albernheit—уже родъ Wahnsinn'a,—«дурь», т.-е. нъчто положительное (маніакальное), а не только говорящее объ отсутствіи ума. Albernheit—низшая точка преодольнія hiatus'a, коей формула на всъ въка: с r e d o u s q u e a d a b s u r d u m.

85 Вотъ ГансъДришъ «узрѣлъ нѣчто сверхчувственное въ чувственномъ органическомъ образѣ» (какъ того требуетъ Штейнеръ) и назвалъ это энтелехіей. Считаю не лишнимъ коснуться здѣсь, конечно, только принципіально взглядовъ Ганса Дриша въ связи съ инымъ смысломъ, который придавалъ Гете тому же термину Аристотеля—энтелехія.

По Канту, категоріей матеріи является косность (отсюда Кантъ противъ гиловоизма),—но подобной же категоріей силы является движеніе, измѣненіе (по Генриху Гертцу сила—«мыслимый средній членъ между двумя движеніями»). Теперь спрашивается, что намъ

начать даже сътакой хитроумной и утонченной витапистической теоріей, какую построилъ Гансъ Дришъ, который, желая стереть физикомеханическій характеръ въ своемъ «витально-натуральномъ факторѣ», называемомъ имъ энтелехіей, утверждаетъ, что это начало (очевидно: дѣятельное, цѣлевое, формальное и формующее)—не измѣряемо, не количественно, внѣпространственно, но подобно ощущенію и есть недѣлимое интенсивное многоразличіе? Сила, которая неизмѣрима и т. д.,—не есть движеніе. Безъ движенія нѣтъ силы. Мы въ кругу.

Только пространство и время дѣлаютъ возможнымъ движеніе, которое (по Канту) есть соединеніе того и другого. Стало быть, сила, всегда сводимая къ количеству и движенію, неустранимо связана только съ временностью, а постольку и враждебна началу жизни, которое по существу связано съ вѣчностью и лишь въ своемъ земномъ преходящемъ аспектѣ затемнено первороднымъ грѣхомъ. Если гдѣ слѣдуетъ ставить удареніе на бытіи, на цѣлостности, на единствѣ болѣе сильное, нежели на становленіи, на раздѣльности, на различіи, такъ это при конструированіи понятія организма. Между тѣмъ витализмъ базируется или на жизненной силѣ (т.-е. жизнь-фсила, тогда какъ достаточно просто жизни), или на дришовской энтелехіи, т.-е. на про-

тивопоставленіи двухъ природъ, пространственной (механической) и внѣпространственной (энтелехіальной) и на поступированіи воздѣйствія послѣдней на первую. Вмѣсто и де и организма (самоцѣли) и его дѣйствительности (цѣлостнаго образа) мы имѣемъ двѣ сомнительно связанныя между собою данности.

Въ организмѣ—причина и слѣдствіе совпадають; въ механизмѣ—причина и слѣдствіе слѣдуютъ другъ за другомъ; въ нео-витализмѣ (въ теоріи Г. Дриша)—внѣшнее отношеніе энтелехіи (которая есть невидимая внѣпространственная матерія индивидуальности) и механизма (т.-е. пространственной матеріи, подчиненной законамъ природы).

Гансъ Дришъ (Philosophie des Organischen. Leipzig, Engelmann, 1909) учитъ, что энтелехія (интенсивное многоразличіе вродъ ощущенія, не измъряємоє, безколичественное, внъпространственное начало) въ своемъ отношеніи къ матеріи въ пространствъ способна нѣчто, долженствующее произойти въ извъстный моментъ по законамъ анорганической жизни, напримъръ, уравниваніе, примиреніе, нивеллированіе (Ausgleich) накого-нибудь потенціальнаго различія, временно задерживать, «суспендировать», чтобы впослъдствіи дать снова ходъ задержанному процессу. Энтелехія имъетъ силу прорывать отдъль-

ные анорганическіе законы. Но эта энтелехія Ганса Дриша—н е свободна, подчинена безусловной закономѣрности.

Одной ногой, какъ говоритъ Викторъ Вэйцсэккеръ (Neovitalismus. См. Logos. В. II. Н. I.
Логосъ 1912—1913. Книга I и II. Москва,
«Мусагетъ», [1912]) стоитъ витализмъ въ механизмъ,
другой въ метафизикъ, которую Вэйцсэккеръ и
подвергаетъ основательной критикъ. Гете сказалъ
бы на это, что идея организма должна избъгатъ
какъ механической гипотезы, такъ и метафизической абстракціи, а бытъ посерединъ, въ центръ,
т.-е. корениться въ узръніи образа. Внъ этого
узрънія біологическая проблема оказывается на
мели, вотъ почему въчно мучавшійся этою проблемою Спенсеръ отвергъ не задолго передъ своей
кончиной и физико-химическую и виталистическую
теорію жизни, объявивъ жизнь непознаваемой.

Что же касается энтелехіи, то необходимо оговорить тотъ оттънокъ, который привошелъ у Гете въ этотъ аристотелевскій терминъ и видоизмъниль его.

Каждая ступень развитія между матеріей и формой, каждая ступень самоосуществленія субстанціи вещей обозначаєть у Аристотеля энтелехію. И для Гете энтелехія есть не только отдъльно-стоящее

недълимое, но и ступень. Только Гете чуждъ телеологизмъ Аристотеля (См. В г и п о В а и с h, Ueber Goethes philosophische Weltanschauung. Preussische Jahrbücher 1904 Н. III). Подобно Бруно и Канту, Гете добивается въ своей «натурфилософіи» синтеза причинности и цълесообразности тъмъ, что природа для него natura naturans и natura naturata, и художникъ и произведеніе; ея цълесообразность имманентна, ибо заключается въ «творчествъ изнутри наружу»; (воздъйствіе же дришовской энтелехіи—и з в н ъ); поступательное движеніе навстръчу цъли есть въ то же время абсолютная причинная необходимость;— поэтому Гете остается въ сторонъ отъ механицизма.

Въ идеѣ личности понятіе энтелехіи (вмѣсто которой Гете иногда говорилъ «монада») выступаетъ въ высшемъ своемъ значеніи; личность есть высшая энтелехіальная ступень. Цѣлесообразная и неустанная дѣятельность можетъ повысить цѣнность энтелехіи настолько, что природа уже не въ состояніи отказаться отъ нея и обязана указать ей иную форму существованія. Отсюда теорія Гете объ относительномъ по-ступенномъ безсмертіи.

Гете пользовался аристотелевскимъ терминомъ энтелехіи совсѣмъ такъ же, какъ и лейбницевскимъ терминомъ монада, лишь попутно-вспомогательно. Во всякомъ случаѣ онъ не понималъ энтелехіи какъ

неовиталистъ Гансъ Дришъ, т.-е. какъ еще одну внъпространственную неизмъняемую природу со своими необходимыми законами, которая дъйствуетъ на природу, подчиненную механической закономърности. Для Гете энтелехія—дъятельное начало человъческое (душа которая и безсмертна поскольку она дъятельна), оттого въ концъ второго Фауста Гете сначала было поставиль въ предложеніи Faustens Unsterbliches entführend. вмъсто Unsterbliches—Entelechie. Эккерману Гете сказалъ (11/III 1828): «Каждая энтелехія есть клочокъ въчности и та пара годовъ, которые она была связана съ земнымъ тъломъ, не могутъ ее заставить постарѣть». Итакъ, энтелехія у Гете-откровенная метафизика, а вовсе не біологическій факторъ, какъ у Г. Дриша. Оттого Гете отожествлялъ иногда монаду съ энтелехіей. Другими словами-оба термина были гетеанизированы.

Что термины энтелехія и монада Гете употребляєть въ своемъ, нъсколько по иному окрашенномъ значеніи, свидътельствуетъ и нижеслъдующая страница изъ прелюдіи Виндельбанда О философіи Гете.

«Эта самостоятельная цѣнность дѣйственной личности постоянно возрастала въ міросозерцаніи Гете. Отъ того спинозистскаго ученія о всеединствѣ, убѣ-

жденія, которое онъ выразиль въ гимнъ Природа, онъ перешелъ къ міросозерцанію, которое онъ самъ выражаеть терминомъ «Komparativ»: истинное содержаніе жизни вселенной онъ ищеть въ е д и н и чныхъ существахъ, въ дъятельности которыхъ развиваются ихъ первоначальные задатки. Эти существа онъ позднъе охотно называетъ, вмъстъ съ Лейбницемъ, «монадами», или, вмъстъ съ Аристотелемъ, «энтелехіями». Эти обозначенія содержать указаніе, что измъненіе его міропониманія было обусловлено не только его собственнымъ, болъе эрълымъ жизненнымъ опытомъ, но и главнымъ образомъ изученіемъ органическаго міра, которому онъ отдался съ такимъ живымъ интересомъ. Идея его морфологическихъ изслъдованій, его метаморфозы растеній и животныхъ заключалась віздь въ томъ, чтобы найти въ каждомъ органическомъ существъ ту первоначальную форму, которая лежить въ основъ всего многообразія его проявленій въ качествъ дъйственной и ассимилирующей окружающую среду силы:

По вѣчнымъ законамъ
Члены ихъ тѣла всегда образуются; даже и въ формахъ
Самыхъ причудливыхъ первоначальная форма таится...

Всюду мъняются способы жизни согласно устройству,

Всюду устройство мъняется способу жизни согласно. Въчный порядокъ божественный правитъ созданьями всъми,

Въчно они измъняются внъщнимъ покорны вліяньямъ.

«Эту «чистую форму» онъ называеть «энтелехіей, которая ничего не воспринимаеть, не присвоивъ себъ посредствомъ самостоятельнаго дъйствія». На такихъ энтелехіяхъ покоится вся жизнь, и въ ихъ совокупности онъ свидътельствують сами въ свою очередь о послъдней, простъйшей основной формъ. Но прежде всего человъкъ съ своимъ индивидуальнымъ характеромъ есть такое первоначальное, постоянно развивающее самого себя существо. «Упорство личности, и то, что человъкъ отклоняетъ отъ себя не свойственное ему, есть для меня доказательство, что нъчто подобное (именно энтелехія) существуетъ». На сознаніи этой самостоятельной дізятельности Гете основываеть и въру въ безсмертіе; она есть для него, какъ и для Канта, постулатъ, а не предметь познанія. «Человъкь», говорить Гете, «долженъ върить въ безсмертіе; онъ имъетъ на это право, это сообразно его природъ. Убъждение въ

загробной жизни вытекаетъ для меня изъ понятія дъятельности. Ибо если я до конца жизни работаю, то природа обязана отвести мнъ другую форму существованія, когда моя нынъшняя форма не можетъ уже вмъщать мой духъ». (Виндельбандъ, Прелюдіи, переводъ С. Франка, стр. 162—163).

Привожу это свидътельство, какъ авторитетное, съ которымъ однако по формулировкъ во многомъ расхожусь.

Терминологически наиболѣе важно, по моему мнѣнію, то, что Гете говорить о живомь движеніи монады, в н у т р е н н о безграничной, в н ѣ ш н е о граниченной (Spr. in Pr. №№ 1028—29). Это наиболѣе точное и наиболѣе гетевское опредѣленіе, которое мы встрѣчаемъ. Что касается соотношенія обоихъ терминовъ, то дѣло доходитъ у Гете иногда прямо до внѣшнеграмматическаго ихъ соединенія, напримѣръ, въ письмѣ Цельтеру отъ 19/ІІІ 1827, читаемъ: «э н т е л ехическая монада должна только пребывать въ неустанной дѣятельности; станетъ послѣдняя для нея второю натурою, тогда и въ вѣчности для нея не можеть сказаться недостатка въ занятіяхъ».

<sup>87</sup> Gespräche mit Eckermann 3/II 1830.

88 «Генетически»—здъсь явно употреблено Шиллеромъ въ формально-методологическомъ смыслъ, въ томъ смыслъ, какой вкладываетъ, напримъръ, въ этотъ терминъ неокантіанецъ Наторпъ; историкоэволюціонистическій смысль не могь имъться въ виду Шиллеромъ, такъ какъ это противоръчило бы не только прочному критическому идеализму послъдняго, но и метафизической фантазіи Гете, о которой быль осведомлень Шиллерь. Известный антропологь Лудвигъ Вольтманъ по-своему пытался снять съ понятія генетическаго пятно дурного эволюціонизма (см. ero System des moralischen Bewusstseins, 1898 и Kritische und genetische Begründung der Ethik. In.-Diss. Freiburg im Breisgau, 1896). Вольтманъ связалъ формализмъ Канта съ дарвинизмомъ тьмъ путемъ, что поставилъ послъдній на соотвътствующее по философскому рангу мъсто, отказавъ ему во всъхъ его высокомърныхъ и акритичныхъ притязаніяхъ. Дарвинистическая теорія этики представляется такимъ образомъ лишь какъ подробное и наглядное развитіе ги потезы, уже выставленной Кантомъ, который допускалъ, что естественн а я порода человъка доразвилась въ теченіе неизслъдимо-долгаго историческаго процесса постепенно до породы нравственной. Оба метода Канта и Дарвина, т.-е. трансцендентализмъ и эволюціонизмъ,

могутъ дополнять другъ друга, но такъ, что генетическій методъ Дарвина пріобрътаетъ прочное научное значеніе и нѣкоторую философскую цѣнность постольку, поскольку критическій методъ Канта его обусловливаетъ и оправлываетъ. Такое соотношеніе, устанавливаемое Вольтманомъ, даетъ возможность спокойно, сверхъ-«критицистическихъ» придирокъ выслущать нижесльдующій тезись его диссертаціи: Was ist Kants Philosophie anders als eine ideelle Recapitulation der phylogenetischen Entwickelungsgeschichte des menschlichen Bewusstseins in Form einer analogisch-synthetischen Rekonstruktion am Leitfaden der logischen Prinzipien der Einheit und des Grundes. «Идеальная рекапитуляція» звучить совсьмь метафизически, какъ «воспоминаніе» ауацууры Платона; «аналитико-синтетическая реконструкція» филогенезиса человъчества является въ свою очередь болье широкою и болье философскою параллелью гетевскому построенію идеи метаморфозы.

89 То же самое говориль впрочемь и Гельмгольць въ своей Физіопогической Оптикъ: es sind die Goetheschen Darstellungen eben nicht als physikalische Erklärungen, sondern nur als bildliche Versinnlich ungen des Vorganges aufzufassen». И всъ говорящіе о Darstellung

у Гете могутъ въ концъ концовъ опереться на собственныя слова его изъ одного письма Шиллеру въ 1796 г.: «alles Raisonnement verwandelt sich in eine Art D-ar stellung». Т.-е. вмъсто умоваключенія—наглядное сведеніе, вмъсто ratiocinatio («raisonnement»)—oblatio, constructio, что по Канту есть «Darstellung eines Begriffs in der Anschauung a priori» (см. Kr. d. r. V. S. 741 etc.), т.-е. на планъ того, чъмъ и какъ занимался Гете—символическая картина.

<sup>90</sup> Строго говоря, и это исхождение отъ цълаго не слъдуетъ брать педантично. Гете никогда не думалъ объ одномъ. Размышляя о частяхъ, онъ ихъ представлялъ себъ образующими живое цълое; размышляя о цъломъ, онъ представлялъ себъ его въ процессъ образования изъ отдъльныхъ частей.

Но даже заявляя самъ, что онъ идетъ отъ цѣпаго и отъ цѣлостнаго впечатлѣнія, Гете все-таки прибавлялъ, что признаетъ и обратный методъ, полагая, что оба они имѣютъ не только свои особенности, но и свои предразсудки...

- Materialien zur Geschichte der Farbenlehre. Galileo Galilei.
- 92 Въ своей небольшой стать в о стихотвореніях Б Гете, Карлейль пишеть: «о д н а какая либо вещь выска-

зана въ гетевской пъснъ, но этимъ самымъ т ы с я ч а вещей въ ней намъчено»... Это есть—описаніе того же галилеевскаго «геніальнаго метода», только продолженнаго въ художественно-символическомъ творчествъ.

$$^{93}$$
 Отъ  $\frac{21-25}{II}$  1798.

94 «Конкретная совокупность всъхъ человъческихъ силъ», говоритъ Іонасъ Конъ (D. K. E. i. G. W.) «занимаеть у Гете то мъсто, которое удъляется строгимъ (?) философомъ абстрактному цълепонятію сознанія вообще, т.-е. сознанія сверхъиндивидуальнаго». Замъчаніе-по существу правильное; непріемлемо только дъленіе философовъ на строгихъ и... должно быть снисходительныхъ къ читателю по тому признаку, мыслять ли они конкретнъе или абстрактнъе; какъ будто не соотносительны между собою цълепонятіе и человъчество, конечно, если брать послъднее не какъ скопище особей, наблюдаемое въ дъйствительности, но и не какъ исходную и опять-таки отвлеченную точку, откуда изошла всяческая идеологическая путаница, а какъ заключительную точку, которая, при приближеніи къ ней, оказывается цъльнымъ образомъ. Гете, по-своему, не менъе строгій «экзактный» философъ, нежели Кантъ, и конечно болъе строгій, нежели, напримъръ, Шеллингъ.

Въ основъ этого недоразумънія лежить, повидимому, неискоренимый даже въ критицистахъ предразсудокъ, что кромъ объекта существуетъ еще какая то объективность, не въ относительномъ смыслъ, въ безусловномъ, абсолютномъ, Полагаютъ, что, учитывая все дальше и дальше субъективность, всякую субъективность, а не только «вліяніе конкретнаго индивидуальнаго субъекта», какъ это (по мнѣнію Іонаса Кона) будто полагалъ «нестрогій» мыслитель Гете, двигаешь познаніе къ объективности не отрицательно только, но и положительно, не дискурсивно только, но и интуитивно, т.-е. (хотя «строгіе» философы въ этомъ вслухъ не признаются) получаещь не все болье и болье полно отраженную тынь объекта, а доетигаещь самого объекта въ его цълостности, абсолютно объективнаго познанія объекта.

У Гете противопоставленъ не объектъ познанія—
познающему субъекту, а только природа только чеповѣку; и относительное (ибо въ отношеніи фобіє—
амэромоє) снятіе субъективности, а вовсе слѣдовательно не—абсолютная объективность, означаетъ для
Гете человѣчески-мыслимую всесторонность узнанія
природы; эта гетевская объективность познанія—

конечно уже «не строгая» объективность, — скромнѣе «строгой»; не говоря уже о томъ, что вѣдь она является лишь мыслимымъ счастливѣйшимъ случаемъ, возможнымъ среди гармонически-организованнаго человѣчества, только образъ котораго жилъ въ душѣ Гете.

95 Отъ 
$$\frac{10}{VI}$$
 1817.

96 Der Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt.

97 Иной читатель, пожалуй, удивится и спросить: почему же я раньше обрушивался на Штейнера за противопоставленіе Гете наукѣ, когда я самъ теперь дѣлаю то же самое. Такой читатель, пожалуй, скажетъ мнѣ, что въ такомъ случаѣ Штейнеръ по существу вовсе не опровергнутъ, а только указаны отдѣльныя его погрѣшности, которыя для тѣхъ, кто знаетъ внутреннюю мыслительную нить Штейнера, вовсе не такъ страшны и даже незамѣтны, т.-е. сознательно незамѣчаемы. Для такого читателя я постараюсь здѣсь кратко и рѣзко очертить еще разъ оба противопоставленія: штейнеровское и мое. Штейнеръ видитъ въ наукѣ скорѣе своего врага, въ Гете скорѣе своего союзника (постольку, поскольку можно выкроить изъ цѣльнаго

и широкаго Гете-характернаго мониста и интуитивнаго абсолютиста). Поэтому для Штейнера наука почти сплошь ошибка; Гете почти всюду истина; при этомъ наука оказывается ложью часто въ самыхъ высокихъ своихъ проявленіяхъ (напримъръ. коперниканство). Гете же неръдко объявляется Штейнеромъ въ особенности правымъ, какъ разъ тамъ, гдъ даже ярый поклонникъ творца Ученія о цввтахъ, если только онъ не зараженъ самъ антикритицизмомъ, или нфкоторыми теософическими предразсудками, вынуждень признать, что солнцъ есть пятна (напримъръ, полемика съ Ньютономъ). Штейнеръ противопоставляетъ точную науку, какъ матеріалистическій промахъ, акритичнымъ моментамъ гетеанства, какъ безусловно върнымъ: я противопоставляль точную науку, какь одну относительную истину даже критически просвътленному естествовъдънію Гете, какъ другой относительной истинъ.

Поскольку современная естественная наука отказывается отъ исключительно логико-математическаго метода, произвольно искусственной утилитарно-практической систематизаціи и такого же анализа, поскольку она является безцѣльно-цѣлесообразно дѣйствующимъ слѣдопытомъ природы и ея портретистомъ, а не завоевателемъ, постольку она приближается къ гетеанству. Современная біологія именно и стремится къ этому. Гдѣ то въ своей книгѣ о Кантѣ Чемберленъ указываетъ, что Джонъ Рай, Биша, Кювье являются геніальными представителями такой же «е с т е с т в е н н о й систематичности», какъ и та, къ которой стремился Гете.

## VI. ГЕТЕ и ГЕГЕЛЬ.

98 Имѣя ввиду широкость смысла, заложеннаго въ словѣ теорія—Эεωρία, приближающаго его къ speculatio и противопоставленіе ему эмпиріи—ἐμπειρία, слова, имѣвшаго у эллиновъ смыслъ опытности, навыка, рутины, можно въ приведенной Штейнеромъ цитатѣ видѣть и нѣкоторую игру ироническаго демона Гете, въ которой приняли участіе и гордость и смиреніе автора Ученія о цвѣтахъ. Мѣсто это напоминаетъ знаменитыя слова Канта (Prolegomena, Anhang. S. 164. Kehrbach) о Bathos der Erfahrung: «мое мѣсто—плодотворная глубина (βҳ̂Эоє) опыта» (конечно не только внѣшняго, но и внутренняго).

99 А. Риль и Б. Баухъ указывають на то, что строфа:

Was wär'ein Gott, der nur von Aussen stiesse etc. (Proömion. Gott und Welt).

есть поэтическая транскрипція одного для Дж. Бруно весьма характернаго мѣста изъ сочиненія De Immenso et Innumerabilibus: Non est Deus vel intelligentia exterior circumrotans et circumducens; dignius enim illi debet esse internum principium motus, quod est natura propria, species propria, anima propria.

- 100 Brief an Goethe 31/VII 1794.
- 101 Это письмо Гегеля (отъ 20/II 1821) напечатано самимъ Гете въ Nachträge zur Farbenlehre подъ заглавіемъ Neuste aufmunternde Theilnahme.
  - 102 Gespräche (Eckermann) 28/III 1827.
- 103 Что это быль промахь Гете, характерный для мнимой близости его къ Гегелю, въ этомъ нынѣ едва ли кто и сомнѣвается. Вѣроятно, и самъ Гете успѣлъ еще додуматься до неправильности данной имъ въ разговорѣ съ Партэемъ формулы, и понять, что не Гегель, рѣшительно «предпочитавшій» объектъ (въ противоположность Фихте «съ его предпочтеніемъ субъекта»), а именно тотъ, третій, кого еще въ 1823 г. Гете мѣтко называлъ Zweizüngler (двуязычникъ)—Шеллингъ—«вставилъ свою философію

тожества между объектомъ и субъектомъ». Отсюда, конечно, не слъдуетъ дълать выводъ о большей близости къ Гете Шеллинга, нежели Гегеля. Гегель далекъ отъ Гете, но и вполнъ независимъ отъ него. Шеллингъ транспонировалъ Гете въ свою философскую тональность и постольку внъшне приблизился къ нему, оставшись внутренно совершенно чужимъ.

104 Извѣстно, что Гегель быль твердо убѣжденъ, какъ разъ въ обратномъ: основы его міровозэрѣнія были тѣсно связаны съ вѣрою въ то, что именно философія и только она все дальше «подвигаетъ» насъ въ «вѣчныхъ проблемахъ» и ведетъ насъ къ з н а н і ю Бога.

105 Geheimnisse.

106 Штейнеръ не понялъ, что высокая жизненность міроощущенія и міропониманія Гете является причиною того, что Гете высказывалъ объ одномъ и томъ же предметъ два противоположныхъ—не противоръчивыхъ—мнѣнія, не искалъ правды срединной, часто не ръшалъ, а только ставилъ проблемы, и какъ разъ между двумя противоположными утвержденіями видълъ не возможность снятія проблемы, а еще только ея незримое возникновеніе. Поэтому

напрасно пытается Штейнеръ представить себъ (W. 3) логически - завершенное строеніе гетевскихъ мыслей; такого быть не могло; это не входило въ задачу Гете; завершенность его природовъдънія, да и всего міровоззрънія есть индивидуальная органичность художественнаго фрагмента. Вмъсто того, стало быть, чтобы, дополняя Гете, рисовать себъ планъ законченнаго философическаго зданія его міровоззрънія, лучше было усвоить себъ живой образъ его мыслей.

107 Напримъръ, въ Philosophie und Theosophie.

108 Впрочемъ такіе курьезы происходять у Штейнера не только съ Гете и съ Гегелемъ. Форлендеръ указываетъ, что въ предисловіи къ IV тому естественнонаучныхъ сочиненій Гете въ изданіи Кюршнера 
Штейнеръ, въ противорѣчіе съ антиплатонизмомъ 
своей книги о міровозэрѣніи Гете, восхваляєтъ всячески Платона, при чемъ жалуется на то (S. 26—27. 
110 Anm.), что философія современности видитъ 
въ платонизмѣ противорѣчіе здоровому разуму и 
что Гете былъ подлиннымъ цѣнителемъ Платона,— 
т.-е. выставляетъ утвержденіе діаметрально противоположное и никакъ, ни логически ни психологически 
(можетъ быть, оккультно?), непримиримое съ утвер-

жденіями о извращенности платонизма и о полной чуждости ему Гете въ книгъ о міровозэръніи Гете.

## VII. ЭСТЕТИКА И СИМВОЛИЗМЪ ГЕТЕ.

109 Здъсь не мъсто подробно обсуждать это провозглашеніе, взятое само по себь; въ тексть оно отмъчается мною вслъдствіе фальшиваго созвучія, которое оно даеть въ соединении съ отрицаниемъ въ Гете внутренней свободы... Отмѣчу все-таки здѣсь кратко два пункта: во-первыхъ, однимъ провозглашеніемъ вождей культурь не поможешь: во-вторыхъ. Гете никогда не былъ и не можетъ стать вождемъ всего европейскаго или даже только нъмецкаго общества; для этой роли онъ слишкомъ тонокъ и слищкомъ царствененъ; роль вождя можетъ исполняться только такими натурами, какъ Руссо, Шиллеръ, Фихте. Левъ Толстой; Гете же навсегда останется для немногихъ (онъ самъ это чувствовалъ и неоднократно безо всякой горечи высказываль); важно, чтобы число этихъ немногихъ медленно. но неуклонно росло, и чтобы въ числъ этихъ немногихъ оказались достаточно сильные-стать вожпями.

110 Неужели виртуозно-діалектическое умопостиженіе Шеллинга объ искусствъ, какъ объективированной наукъ, можетъ свидътельствовать о необходимости вывода, навязываемаго Штейнеромъ всей идеалистической эстетикъ. Шеллингъ тъшилъ себя и другихъ еще и не такою игрою мысли. Говоря о музыкъ, этотъ философскій соловей выдълываетъ слъдующее колъно: «звукъ есть не что иное, какъ созерцаніе душою самого тъла или понятія, непосредственно съ нимъ связаннаго, созерцаніе въ непосредственномъ отношеніи къ этому конечному, еtс.» (Schelling. B. V. S. 489 ed. 1856—61). При этомъ Шеллингъ считалъ современную ему музыку (т.-е. Бетховена и Шуберта) лишенной вкуса и порицалъ Гайдна за музыкальную живопись. Sapienti sat.

111 Въ своемъ краткомъ, но во многихъ отношеніяхъ для художества законодательномъ письмѣ историку изобразительнаго искусства І. Мейеру (отъ 20/V 1796) Гете прямо говоритъ: «вѣчная ложь о соединеніи природы и искусства вводитъ въ заблужденіе всѣхъ людей».

112 Излюбленный и, несмотря на свою эффектность, прозрачно-ощибочный пріемъ Штейнера, съ помощью котораго онъ думаєть избѣжать «двойной бухгалтеріи» кантіанства заключается въ томъ, что онъ патетически восклицаетъ: тамъ, гдѣ кончается иксъ, начинается игрэкъ! Но, оправившись отъ перваго ошеломленія, читатель (и даже слушатель Штейнера) долженъ же наконецъ, замѣтить, что все п р е б ы в а е т ъ и с т ан о в и т с я по-прежнему: иксъ не кончился, а продолжается, такъ же, какъ игрэкъ вовсе не начинался и въ особенности не начинался тамъ, гдѣ какъ будто пріостановилъ свое существованіе иксъ.

Хотя Штейнеръ, въ своемъ предисловіи къ XXXV тому Кюршнеровскаго изданія Гете, и говоритъ, что физика и ученіе о цвѣтахъ Гете—«двѣ совершенно различныя вещи», однако, онъ очевидно не сознаетъ сказаннаго (иначе не было бы того хаоса недоразумѣній, который царитъ въ его книгахъ о Гете) и ръшительно формулируетъ: «Гете начинаетъ тамъ, гдѣ физика кончаетъ (?)».

А въ брошюръ объ эстетикъ Гете (стр. 40—41) мы читаемъ: «художникъ продолжаетъ творчество тамъ, гдъ міровой духъ (Weltgeist) выпускаетъ это творчество изъ своихъ рукъ»; и дальще «искусство есть свободное продолженіе природнаго процесса».

113 Использованныя Штейнеромь слова Мерка, съ которыми онъ неоднократно обращался къ Гете, приведены въ XVIII книгъ IV части Dichtung und Wahrheit. Привожу ихъ дословно: Dein Bestreben, Deine unablenkbare Richtung ist, dem Wirklichen eine poetische Gestalt zu geben; die Andern suchen das sogenannte Poetische, das Imaginative zu verwirklichen, und das giebt nichts wie dummes Zeug. Изъ контекста видно, что подъ этими «другими» Меркъ разумълъ прежде всего братьевъ Штольберговъ. Штейнеръ цитируетъ Мерка по неизвъстному мнъ источнику.

114 Іонасъ Конъ указываеть, что въ VII главъ VIII книги Ученическихъ годовъ В. Мейстера слово символъ появляется впервые; во время работы надъ этою книгою Гете приказаль (20/VI 1796) выписать для своего друга Мейера одно мъсто изъ Критики способности сужденія (§ 59), гдѣ Кантъ говоритъ о символъ, именно послъдній абзацъ, расширяющій область символизированія, абзацъ, который явился исходнымъ пунктомъ и для возэръній Шиллера на символизмъ. Эстетическое понятіе символъ перешло къ Шиллеру отъ Канта. Это пружно доказано цълымъ рядомъ изслъдователей (Г. Когеномъ, Зибекомъ. І. Кономъ и Форлендеромъ). Символическая представляемость есть по Канту (Urt. § 59) видъ интуиціи (другой видъ интуиціи-представляемость схематическая). Такимъ образомъ, въ симвопизмъ вовсе не преобладаетъ то духовное состояніе и дъйствіе, которое теософія называетъ имагинаціей; въ подлинномъ символизмъ налицо интуиція, т.-е. такое состояніе, которое, попросту говоря, испытываешь тогда, когда смотришь и видишь, притомъ съ неоспоримою бездоказательною ясностью, т д, въ ч е мъ совпадаешь съ природой или съ духомъ; символизируемая идея именно и есть такой мысленный образъ, который создался на основаніи того, чтд общаго у человъка съ природой, гдъ они сродни между собою; поэтому также и не всякую, даже самую недостижимую, цъль допустимо наименовывать идеей, а лишь такую цъль, къ которой стремиться, значитъ слъдовать внутренней необходимости, т.-е. совпадать на мигь съ духомъ, съ царствомъ свободы.

Іонасъ Конъ указываетъ на примъненіе Кантомъ и Гете (но не Шиллеромъ) центральнаго понятія символа къ философіи религіи. Отсюда, между прочимъ, оба, и Кантъ и Гете, въ нъкоторыхъ отношеніяхъ ставили католичество выше протестантизма.

Здѣсь кстати привести мнѣніе Сабатье (Богословская теорія познанія), который является въ своихъ возэрѣніяхъ настоящимъ критическимъ символистомъ. По его мнѣнію, теорія религіознаго сознанія находитъ свое завершеніе въ символизмѣ, если подъ символизмомъ разумѣть одновременно тайну и откровеніе. Эти слова прямо напоминають стихи Гете:

> So ergreifet ohne Säumnis Heilig öffentlich Geheimnis.

115 Brief an J. H. Meyer, 20 Mai 1796.

116 Brief an Schiller 16/VIII 1797.

117 Du wirst kein Buch finden, da du die Göttliche Weisheit könntest mehr inne finden zu forschen, als wenn du auf eine grünende und blühende Wiese gehest, da wirst du die wunderliche Kraft Gottes sehen, riechen und schmecken, wiewohl es nur ein Gleichnis ist...: aber dem Suchenden ist's ein lieber Lehrmeister, er findet gar viel allda. (Jacob Böhme, De tribus principiis, oder Beschreibung der drei Prinzipien göttlichen Wesens, VIII 12).

118 Brief an C. E. Schubarth 2/IV 1818. Обращаю вниманіе читателя на опредѣленія символа и аллегоріи, данныя Гете въ Sprüche in Prosa № 273, 742, 743. Эти опредѣленія приведены и разобраны мною въ статьѣ Миеъ, мистерія, символъ и мистика (см. Труды и Дни 1912 № 4—5).

119 «Ощущенія органовъ чувствъ суть для насъ, естественниковъ, только с и м в о л ы предметовъ внъшняго міра и отвъчаютъ имъ приблизительно такъ же, какъ письмена и произносимыя буквы вещамъ, которыя ими обозначаются». Такъ говоритъ Гельмгольцъ въ своей работъ о Гете, словно продолжая ядъсь его символическое наукоученіе.

120 Настаиваю на терминь символизированіе въ отличіе отъ символизаціи. Первый терминъ означаетъ творческій процессъ; второй техническое ремесло; различіе это необходимо такъ же, какъ различіе идеализированія и стилизированія отъ идеализаціи и стилизаціи.

121 Мережковскій. Стихотвореніе Леонардо да-Винчи.

- 122 Schiller's Brief an Goethe 7/IX 1797.
- Eckermann, Gespräche, 26/VII 1826.
- 124 Goethe an Schiller 16/VIII 1797.
- 125 Goethe an Zelter 14/X 1816.

126 На книгу Ernst Stiedenroth, Psychologie zur Erklärung der Seelenerscheinungen, Erster Teil, Berlin 1824.

127 Zu Riemer 24/VII 1809.

Wahlverwandschaft—химическое «избирательное» родство открыто Torbern Olof Bergman'омъ, основателемъ аналитической химіи (1735—1784, родомъ шведъ).

 $^{129}$  «Путь масона подобень жизни и то, чего достигнуть онъ стремится, подобно дъйствованію людей на землъ».

130 См. мою статью Миеъ, мистерія, символь и мистика. Труды и Дни 1912 №№ 4—5. «Внутренній опыть не только це нуждается, но прямо сторонится чувственныхъ представленій извнѣ; всякое же движеніе къ передачѣ, къ воплощенію внутренне-воспринятаго сопровождается невольнымъ естественнымъ схватываніемъ именно этихъ (во время прохожденія внутренняго опыта избѣгаемыхъ) представленій внѣшняго міра, чувственныхъ образовъ, формъ, красокъ, звуковъ; непреложенъ законъ, устанавливающій отсутствіе ихъ посредства

тамъ и неизбъжность его здѣсь; отсюда, нѣчто наиболѣе для человѣка непосредственное передается наиболѣе посредствующимъ путемъ; сознательное же совершенствованіе этого соединительнаго пути есть дѣло символизма и символическаго искусства» (Стр. 33—34).

131 Гете прямо противоставляеть poetische Form и ideale Form, см. Brief an Schiller, 16/VIII. 1797. См. К. H. v. Stein. Goethe und Schiller. K. VIII.

132 Такъ же это понималъ, въроятно, и Пушкинъ: «Въ Возстаніи Ислама» какъ передаетъ сказанное имъ А. О. Смирнова: «Шелли описалъ женщину весьма идеальную, но вполнъ символическую» Что это можетъ означать? Въ душъ Шелли сложился образъ женщины, отвъчающій личному его идеалу, очевидно возникшая «идеальная форма» вслъдствіе перевъса идейнаго формованія надъ притокомъ «матеріала» была на границъ отвлеченности, безжизненности (почему Пушкинъ и говоритъ: «весьма идеальную»); но огромный творческій даръ Шелли сумъль справиться съ этимъ «весьма» и даже такъ, что превратилъ его содержаніе въ органичную плоть своей «поэтической формы», почему созданный имъ образъ оказался «вполнъ символичнымъ».

188 Cm. Westöstlicher Divan. Noten und Abhandlungen. Eingeschaltetes.

134 Zahme Xenien VI. «Изида показывается безъ покрывала, но человъкъ,—у него—бъльмо».

# VIII. ГЕТЕ, ПЛАТОНЪ, КАНТЪ.

- 185 Sophien-Ausgabe, II Abt. B. XI. S. 376.
- 196 Kritik der reinen Vernunft. S. 384.
- 137 K. Sch. G. S. 148-149.

138 У Гете есть одно любимое непереводимое древнее слово: Ahndung (ошибочно, увы, даже Стефаномъ Георге въ его изданіи стихотвореній Гете превращенное въ буднично-разговорное современное Ahnung); слово Ahndung родственно латинскому animus, греческому а́νεμος и съ другой стороны по корню и по смыслу близко слову atmen; это слово означаетъ предчувствовать, предвосхищать, догадываться о будущемъ по предзнаменованіямъ и т. п., но все это съ непереводимымъ оттънкомъ цъломудренной чистоты и благодатности. Никакой теоріи Ahndung, разумѣется, быть не можетъ; но необходимо сказать, что этотъ не

«сціентичный», а «эстетичный» въ кантовскомъ «трансцендентальномъ» смыслѣ моментъ игралъ огромную роль въ естествовъдъніи Гете. Но это не есть познаніе въ научномъ смысль, такъ же, какъ, съ другой стороны, развитіе и описаніе своей Ahndung не есть уже-система натурфилософіи или теософіи; это есть только, выражаясь кантовскимь словомь,-авантюра разума, цънность которой покоится на геніальности даннаго индивидуальнаго разума, который дерзнуль неизслъдимое, зная, что оно является нормально лишь пограничнымъ понятіемъ (Grenzbegriff), превратить въ предметъ конечно не для того, чтобы принципіально стереть границу, а перешагнуть ее и сознательно очутиться уже въ другой области. Но такая авантюра разума, чемь геніальне она совершена, тъмъ она върнъе приводитъ къ мудрому самоограниченію, къ сознанію и признанію пограничности; говоря о «крылатой мысли» Гете, Баратынскій указываеть на это словами:

> Въ одномъ безпредъльномъ Нашелъ ей предълъ.

Эту Ahndung имълъ въ виду и Гельмгольцъ, когда онъ говорилъ, что Гете создавалъ великое тъмъ, что онъ предчувствовалъ (ahnte) наличность закона и зорко наблюдалъ слъды его, но при этомъ онъ не познаваль (erkannte nicht), какой именно это законь, да и не стремился къ тому.— Іоганнесь Мюллерь усматриваль въ Морфологіи—«die Ahndung eines fernen Ideals der Naturgeschichte». (Цитирую по Вирхову, Goethe als Naturforscher. S. 73).

- 139 Sprüche in Prosa №№ 961-962.
- 140 Goethe-Jahrbuch 1898.
- 141 Goethe und die Antike, 1912.
- 142 Напоминаю здѣсь, что Виндельбандъ въ своей Прелюдіи Aus Goethes Philosophie сопоставляетъ Пиръ Платона со стихотвореніемъ Гете Selige Sehnsucht какъдва согласныхъ ученія о безсмертіи индивидуума черезъ преображеніе его въ идею.
- 143 І. Конъ (D. К. Е. і. G. W.) указываеть на то, что «стремленіе Гете имъло своею цълью духовное господство надъ природой, хотя первое время онь и жилъ мечтою въ работъ своего духа лишь пассивно воспринимать непосредственное опытное узнаніе богоприроды (eine unmittelbare Erfahrung der Gott-

natur)». Эта мечта именно и разсъялась, по миѣнію І. Кона, послѣ знаменитой бесѣды съ Шиллеромъ въ 1794 г.

144 «Во-внутрь природы»—
О, ты филистеръ!—
«Не внидетъ ни единый сотворенный духъ»...

Мнѣ и моимъ собратьямъ Можно было бы это слово Вовсе и не напоминать; Мы думаемъ: шагъ за шагомъ Мы и внутри.

«Ужь счастливъ тотъ, кому она Внъшнюю покажетъ скорлупу!» Шестьдесятъ лътъ слышу я, какъ это повторяютъ,

И шлю проклятія на это, втихомолку; Говорю себъ тысячекратно:
Все даетъ она съ избыткомъ добровольно; Природа не имъетъ ни зерна ни скорлупы, Все это—она—заразъ; Себя лишь испытывай наипаче, Самъ ли ты зерно или скорлупа.

<sup>145</sup> Kantstudien I, 63.

146 Обращаясь нъ любимому другу своему, музыканту и архитектору Цельтеру, Гете пишетъ 8 іюня 1831 года, имъя въ виду художниковъ того времени: «добрые люди, если бы они захотъли подойти ближе къ предмету, должны были бы изучать К р и т и к у с п о с о б н о с т и с у ж д е н і я К а н т а». Это звучитъ какъ предсмертный завътъ Гете мыслящимъ служителямъ искусства.

147 «Репродукція человъкомъ черезъ внутренній его міръ внѣшняго міра останется навсегда тайною, слава Тебъ Господи, тайною, которую и я не намѣренъ раскрывать зѣвакамъ и болтунамъ», пишетъ двадцатипятилѣтній Гете другу своему, молодому философу Фрицу Якоби. «Этотъ схематизмъ нашего разсудка въ отношеніи къ явленіямъ и ихъ формѣ есть нѣкое скрытое искусство въ глубинахъ человѣческой души и истинные пріемы этого искусства мы едва ли когда-нибудь выпытаемъ у природы и едва ли когда-нибудь положимъ ихъ передъ нашими глазами безъ всякихъ покрововъ», пишетъ Кантъ въ Критикѣ чистаго разума, въ главѣ О схематизмѣ чистыхъ понятій разсудка.

Связь критицизма съ проблематизмомъ покоится на допущении принципіально-неразгадываемой тайны.

Отношеніе къ послъдней было однимъ и тъмъ же, какъ у Гете (до знакомства его съ Кантомъ), такъ и у Канта.

148 Пушкинъ это отлично понималъ и называлъ Гете «философомъ жизни» (см. Записки А. О. Смирновой).

<sup>149</sup> Brief an den Staatsrat Schultz vom 18/IX 1831.

150 «Кувырнаться, стоять на голов'в, это подходить веселой молодежи. Мы же останемся при старомъ, по возможности будемъ держать голову высоко.

Такъ какъ Господь надълилъ меня высшей человъчностью, то я не допущу, чтобы нелъпые элементы дъйствовали на меня превратно».

151 Biographische Einzelheiten. Jacobi.

152 Ибо съ богами
Не долженъ тягаться
Ни одинъ человѣкъ.
Поднимается онъ ввысь
И прикасается
Теменемъ къ звѣздамъ,

Нè на чемъ опереться тогда Неувъреннымъ стопамъ И съ нимъ играютъ Облака и вътры.

(Границы человъчества.)

163 Напр., въ стихотвореніи Symbole (Parabolisch.)

## ІХ. ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

134 Welt - und Lebensanschauungen im XIX Jahrh. В. І. S. 126—127. «Гете самъ, къ сожалѣнію, много способствовалъ своей полемикой противъ ученія о цвѣтахъ Ньютона тому, чтобы затемнить весь этотъ предметъ».—Эта книга Штейнера литературно-историческая и оттого менѣе теософски-субъективная, но зато еще болѣе внѣшняя, чѣмъ другіе экзотерическіе его труды.

165 Какъ «легко» и «понятно» разсуждаетъ Штейнеръ видно изъ слъдующаго его умозаключенія (Haeckel und seine Gegner. S. 13): «наслъдственность и приспособляемость суть слъдовательно причины (!?) міра органическихъ формъ». Конечно, на той же страницъ Геккель объявляется «глубокой философской натурой».

- 156 Kantstudien, B. III. S. 132.
- <sup>187</sup> Die Welt als Wille und Vorstellung.—B. II. I Buch, Kap. 15.
  - 158 K. Sch. G. S. 140.
- <sup>159</sup> Die Kantischen Elemente in Goethes Weltanschauung.
- 100 Статья Wunderbares Ereignis есть введеніе въ равсужденіе по поводу работы А. ф. Гумбольдта о вулканахъ; Штейнеръ разъединяетъ введеніе отъ разсужденія и пом'вщаетъ то и другое разд'ально (Weim. Ausg. II, 10, 171).
- 181 Штейнеръ правъ, не очень высоко оцѣнивая (подобно Ницше) историямъ и безплодное самоотреченіе слишкомъ «объективныхъ» излагателей и жизнеописателей (W, IX); онъ жочетъ разсматривать лишь тѣ стороны существа Гете, которыя съ необходимостью являютъ себя его, Штейнера, наблюдающему взору, направляемому его существомъ. Пусть такъ, но тогда приходится изумляться тому, сколь многое въ міровоззрѣніи Гете не замѣчено этимъ взоромъ, а изъ отмѣченнаго сколь многое

кривотолковано. И, дѣлая обратный выводъ отъ характеризуемаго къ характеристикѣ самаго характеризатора, приходится или признать между ними крайне мало общихъ черть (и тогда съ удивленіемъ спросить, гдѣ же и въ чемъ происходила между ними борьба), или констатировать огромнѣйшій недостатокъ и широты и глубины въ личности характеризующаго автора по сравненію съ характеризуемымъ.

162 D. K. E. i. G. W.

<sup>163</sup> Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen.

164 Spr. in Pr. № 1016. Раціонализируя, напримѣръ, идею метаморфозы съ ея «послѣдовательностью и одновременностью—заразъ», пришлось бы сказать, что Гете строитъ причиненіе не механическаго свойства, по которому становленіе даннаго біологическаго явленія въ пространствѣ и во времени обусловливается не только рядомъ предшествующихъ пространственно-временныхъ становленій (что именно и представляєтъ собою механизмъ), но и мгновеннымъ актомъ неизвѣстнаго морфологическаго дѣятеля, имманентнаго самому явленію, актомъ, ни мѣста ни времени котораго указать нельзя, дѣйствіе же котораго опредѣлимо, какъ равенство рerfectum'a

и praesens'a, «становится» и «сталъ». До конца и де я метаморфозы—невыразима; понятіе метаморфозы—подобное же, что и самосохраненія организмовъ, которое обусловлено по Канту, тъмъ, что въ организмъ цъль и причина совпадаютъ или (что то же) организмъ—самопричиненъ, относится самъ къ себъ какъ причина.

- 165 Logos. B. II. H. 3.
- <sup>166</sup> Bedeutende Fördernis durch ein einziges geistreiches Wort 1823.
  - 167 Gespräche mit dem Kanzler von Müller 8/III 1824.
  - 168 Hempel-Ausgabe. B. III. S. 258.
  - 169 Hempel-Ausgabe B. II. S. 338.
  - 170 Gespräche 5/VIII 1810.
- <sup>171</sup> Одѣяніе духовнаго брака. Переводъ Михаила Сизова (Москва, «Мусагетъ», 1910). Стр. 164.
  - <sup>172</sup> Записки А. О. Смирновой, стр. 155—156.
  - <sup>173</sup> Тамъ же, стр. 94.

- 174 Тамъ же, стр. 152.
- 175 Отъ 8/IV 1812, по поводу книги Ф. Якоби «О божественныхъ вещахъ».
- 176 См. напримъръ, Der neue Paris, Kna) benmärchen (Dichtung und Wahrheit, Zweites Buch)
  - 177 Bedenken und Ergebung. 1817.
  - 178 K. Sch. G. S. 258-259.
  - 179 Spr. in Prosa №№ 447-449.
  - 180 Brief an W. v. Humboldt, November 1831.
- 181 Кантъ называетъ (Metaphysiche Anfangsgründe der Naturwissenschaft, III Lehrsatz des III Наиртstücks) гилозоизмъ—«смертью всякой натурфилософіи». Тамъ же, дальше, Кантъ говоритъ, что не выдумыватъ новыя основныя силы должна метафизика, 
  а свести къ наименьшему количеству наблюдаемыя: 
  одна дъйствуетъ въ міръ, другая внъ міра. Причемъ та основная сила, черезъ которую достигается 
  нъчто органическое, должна быть названа причиною, 
  дъйствующею цълесообразно. «Свътъ и Духъ, первый

въ физическомъ, послѣдній въ нравственномъ мірѣ, суть высшія мыслимыя недѣлимыя энергіи», говорить и Гете въ согласіи съ Кантомъ, гдѣ то въ Странническихъ годахъ Вильгельма Мейстера.

<sup>182</sup> Rudolf Eucken. Geschichte der philosophischen Terminologie. 1879.

183 Ibidem.

184 An Zelter, 1831.

185 Epistularum Liber I, 6, 1.

186 II, Erster Akt, Finstere Galerie. «Но я не ищу своего спасенія въ равнодушной неподвижности; трепетъ есть лучшая часть человъка; какъ ни дорого заставляетъ его свътъ платиться за проявленіе чувства, но только испытывая волненіе, онъ глубоко чувствуетъ безпредъльное» (Переводъ Петра Вейнберга).

<sup>187</sup> An Boie 25/II 1804. (Voss. Goethe und Schiller, ed. Graef. Reclam).

<sup>188 18/</sup>II 1829.

189 K. Sch. G. S. 217.

190 Henning. Goethe und die Fachphilosophie. 1912.

Махъ и... Гете! Да, мы соскользнемъ вслѣдствіе балласта излишней, непосильной для насъ, освѣдомленности и не въ такія пучины нелѣпостей. Убійственно мѣтко поражаетъ Чемберленъ (Капt. S. 118—119 Grossoktav) гетемахіанцевъ, указывая на желаніе Маха абстрактно-интернаціональнаго явыка и на желаніе Гете «своимъ Ученіемъ о цвѣтахъ обогатить языкъ и облегчить такимъ образомъ обмѣнъ болѣе высокихъ возэрѣній среди друвей природы». Махъ эмпириченъ и абстрактенъ до конца и въ одно и то же время, Гете идеенъ и конкретенъ во всемъ и всегда.

Къ сказанному Чемберленомъ хочется добавить характерное соображеніе, высказанное Гете въ стать в о Скалигеръ, именно о томъ, что направленіе принятое въ свое время наукой могло бы стать инымъ, если бъ въ ней дъйствовалъ вмъсто латинскаго языка языкъ греческій.

Ученый ботаникъ и профессоръ философіи, Іонасъ Конъ, признаетъ, что «въ строгой наукъ мысль хочетъ освободиться отъ владычества языка и низ-

вести отдѣльныя слова до значимости произвольныхъ примѣтныхъ значковъ до размѣнной монеты» и что Гете, какъ поэтъ, не могъ не видѣть въ этомъ святотатства; «для поэта», рѣшается формулировать Іонасъ Конъ, «слово живетъ само по себѣ и пріобрѣтаетъ магическія силы».

191 Штейнеръ говоритъ «наука»—Geheim-wissenschaft; разница между наукой и знаніемъ огромная; з на ні е—менъе притязательно, нежели на ука. Русскіе переводчики смягчають претензію Штейнера.

192 Письмо Шиллера къ Гете 20/II 1798.

193 Aus Goethes Tagebüchern 1799 Juli (Anfang). Weimar. № 115 (Insel-Verlag).

194 Вирховъ въ своей книгѣ (Goethe als Naturforscher. S. 72) сообщаетъ, что великій физіологъ Іоганнесъ Мюллеръ изумлялся способности Гете по своей волѣ порождать для себя фантастическія эрительныя явленія; поэтому недаромъ Гете называетъ свое перворастеніе—«привидѣніемъ».

195 Переводъ Г. Рачинскаго (Ницше. Полное собраніе сочиненій. Томъ I).

196 29/I 1830 an Zelter.

<sup>197</sup> «Въ состояніи ли вы отдълить меня отъ меня самого? Въ состояніи ли вы меня растянуть, расширить до цълаго міра»?

 $^{198}$  «Признаещь ты ея власть? Я тоже! Ступай! Я не служу вассаламъ».

199 II, Erster Akt, Rittersaal. «И я сталъ эдѐсь прочною ногою! Здѐсь дъйствительность, отсюда духъ можетъ вести борьбу съ духами и готовить себъ обладаніе великимъ двойнымъ царствомъ» (Переводъ Петра Вейнберга).

 $^{200}$  Выходъ изъ прометейства запечатлѣнъ въ Границахъ человѣчества. Виндельбандъ указываетъ на «религіозное» (я бы сказалъ: уже христіанское) чувство, которое вывело Гете изъ односторонняго «индивидуализма» (я бы сказалъ: субъективизма) прометеевскаго настроенія.

<sup>201</sup> Vorträge und Reden I, 15.

<sup>202</sup> B. II. S. 250. Minor.

- 203 Brief an F. Jacobi, 7/III 1808.
- <sup>204</sup> См. напр. Brief an F. Jacobi, 2/I 1800.

### Приложение I.

# ОККУЛЬТИЗМЪ, КУЛЬТУРА, РЕЛИГІЯ.

- <sup>205</sup> Entwurf der Grundsätze einer Anthroposophischen Gesellschaft.
  - 206 Auf Sankt Benedictus. B. II, S. 173. Büttner.
- <sup>207</sup> См. Геній фантазіи въпереводъ К. Фофанова.
- <sup>208</sup> См. Пауль Дейссень, Веданта и Платонь въ свътъ Кантовой философіи. Переводъ Михаила Сизова (Москва, «Мусагетъ», 1911).
  - 209 Von den Hindernissen an wahrer Geistlichkeit.
- <sup>210</sup> Прагматизмъ XIX вѣка въ извѣстной мѣрѣ— такая же реакція fin de siècle'я на повитивизмъ и на школьное неокантіанство, какъ популярная просвѣтительная философія XVIII вѣка—на застывшее лейбницевольфіанство.
  - 211 Eckermann, Gespräche 15/X 1825.

- <sup>212</sup> «Ты долженъ властвовать и выигрывать, или служить и терять; страдать или торжествовать, быть наковальнею или молотомъ».
- <sup>213</sup> См. статью Гетз о Рожерѣ Бэконѣ въ Исторіи ученія о цвѣтахъ.
- <sup>214</sup> Entwurf der Grundsätze einer Anthroposophichen Gesellschaft.
  - 215 Ibidem.
- <sup>216</sup> «Что вамъ не принадлежитъ, должны вы избъгать; что вамъ разстраиваетъ ваше внутреннее, того вы не должны терпъть!»
- <sup>217</sup> H. d. W. u. d. Th. S. 4. «An sich ist ja die theosophische Lebensbetrachtung nicht da zum Kampfe, sondern zur Versöhnung, zum Ausgleich der Gegensätze».

#### Приложение 11.

### КЪ ПОРТРЕТАМЪ ГЕТЕ.

<sup>218</sup> Zur Geschichte von Trippels Goethe-Büste. 1875.

<sup>219</sup> Wie sah Goethe aus. 1904.

- 220 Goethes Kopf und Gestalt, 1908.
- <sup>221</sup> Бауэръ задается вопросомъ, сознавалъ ли самъ Гете это большое сходство свое съ Александромъ, когда сопоставлялъ себя съ нимъ въ Западно-Восточномъ диванѣ? Надо имѣть въ виду, что Бауэръ не различаетъ бюстовъ 1787 и 1790; подъ воспроизведеніемъ послѣдняго въ его книгѣ (м. 6. по недосмотру?) стоитъ 1787.
  - 222 См. № 2 въ упомянутой книгѣ Ф. Шталя.
- <sup>223</sup> «Думаль, что поступаеть въ отношеніи къ тебѣ съ мудрою бережностью, отнимая у тебя силу волка и ярость и гордость льва, все то, что тебя очерчиваетъ. Художники забываютъ, сколько натуръ вложила въ тебя и сочетала Мать-Природа: она ликовала, когда поставила тебя передъ собою».
  - 224 Goethes Kopf und Gestalt. 1908.
  - <sup>225</sup> Goethes Büste von A. Trippel. 1868.
- <sup>226</sup> Briefwechsel zwischen Goethe und Staatsath Schultz. 1853. S. 187.

<sup>227</sup> Die Originalaufnahmen von Goethes Bildnis. Leipzig. 1888. См. также Hermann Rollet. Die Goethe-Bildnisse. Wien 1883.

<sup>228</sup> An Sulpiz Boisserèe 9/XII 1820.

## P. S. Kb cmp. 16-18, 242-243, 282-295.

На означенныхъ страницахъ обнаруживаются нъноторыя туманныя пятна, впрочемъ—неизбъжныя въ каждой книгъ... Кто задумывался надъ связью и раздъльностью дневного и ночного сознанія, далъе надъ такимъ простымъ, каждому, казалось бы, яснымъ, и въ то же время таинственно сложнымъ понятіемъ, какъ природа, различая въ ней идею и опытъ, механизмъ, космосъ и телеологію, дневную и ночную стороны, и пытаясь, наконецъ, снова соединенно мыслить природу въ какомъ либо первичномъ миеическомъ образъ, тотъ пойметъ, что туманныя пятна, автокритически здъсь отмъчаемыя, суть сгущенности,—невольно скомканныя или недораскрытыя идейныя сочетанія...

Эрда являетъ собою миническое гипостазированіе природы, но природы, одновременно взятой и въ расширенномъ и въ суженномъ смыслъ. Расширеніе смысла получилось черезъ включеніе въ

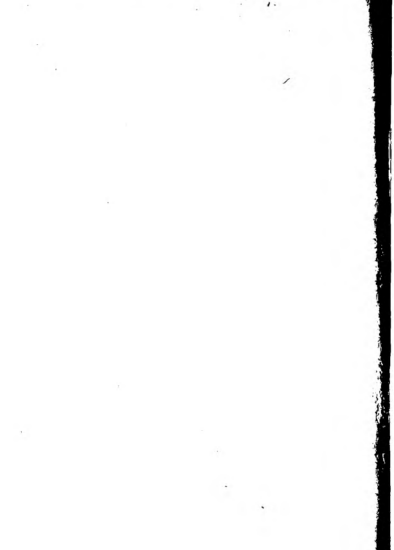
бытійственный составъ природы земной участи пюдей; суженіе смысла получилось черезъ окутываніе всего этого состава «смѣсившимися» «сизыми тѣнями», ночнымъ облачнымъ покровомъ, и черезъ одностороннее, лунное освѣщеніе.

Что природа въ такомъ аспектъ приковывала къ себъ и, по существу с о л н е ч н о е, око Гете, знаетъ каждый, кто читалъ между строкъ его лунныя пъсни (въ особенности Dämmrung senkte sich von Oben, стихотвореніе, подъ мощнымъ вліяніемъ котораго находился русскій пъвецъ ночной души—Тютчевъ); знаетъ каждый, кто застывалъ надъ репликой Анаксагора во второмъ дъйствіи второй части Фауста и кто пытался бросить обратный взглядъ отъ «натурфилософіи» Гете къ ея истокамъ, интуитивно воспроизводя въ своемъ сознаніи мыслимый невыявленный ходъ событій съ протофеноменомъ.

Поскольку тѣ «мнѣнія», о коихъ Гете говорилъ, будто «онъ видитъ ихъ въ дѣйствительности передъ собою» суть продуктъ «сомнамбулическаго (nachtwandlerisch) творчества», того творчества (какъ сказалъ Гете однажды Эккерману въ 1824 г.), которое «совершается безъ помѣхи, невинно», которое «одно только и способно датъ ростъ чему либо великому», постольку

эти «митьнія», нигдть не высказанныя и даже дневнымъ сознаніемъ самого Гете не вполить схваченныя, суть сказы Матерей; поскольку тть же «митьнія» высвътлились, согрълись солнцемъ и образно зажили въ дневномъ сознаніи Гете, они суть платоническія идеи, сами порождающія на свътъ Божій не ложныя «изреченныя мысли». Сказы Матерей безсильны заворожить и лишить языка того, кто ихъ осознаетъ какъ идеи.

Положеніе и движеніе духа Гете обострялось и осложнялось еще тъмъ обстоятельствомъ, что изъ услышаннаго имъ сказа Матерей, какъ изъ съмени, потянулся, вслъдствіе мошнаго солнечнаго элемента въ Гете, призракъ перворастенія; не самый сказъ непосредственно, а порожденный въ союзъ съ нимъ, словно въ дъйствительность реально выброщенный изъ нъдръ Эрды, протофеноменъ, надлежало, какъ солнечное видъніе-средь бъла дня, признать за идею, разъ объ этомъ должна была быть начата разумная рьчь. Воть почему въ отмъченномъ тексть говорится объ опасностяхъ и пещеры Эрды и солнечнаго удара, который еще болье, чъмъ сама эта пещера, угрожалъ Гете. He orpaques



Книга отпечатана въ типографіи Т-ва А. А. Певенсонъ въ Москвъ. Гербъ Гете на обложкъ ваимствованъ съ титульнаго листа Goethe's Werke. Nach den vorzüglichsten Quellen revidirte Ausgabe. Berlin, Gustav Hempel, [1868—1879]).

Надписи на обложиъ-работы Б. В. Зворыкина.